











T,
HoLY REDEE@&BRARY, WINDSOR
%)







BIBLIOTHEQUE

HISTORIQUE , PHILOSOPHIQUE ET LITTERAIRE.

6° Année. — 1° Ouvrage.

| adse Annm,fQ,, ,
NI

DE LA

DOCTRINE CHRETIENNE.






HISTOIRE
DU DEVELOPPEMENT

DE LA

DOCTRINE CHRETIENNE

ou

MOTIFS DE RETOUR A L’EGLISE CATHOLIQUE,
Par 3. 5. Mewman
(De I'Université d’Oxford);

TRADUIT DE L'ANGLAIS SUR LA SECONDE EDITION, AVEC APPROBATION
DE L'AUTEUR,

PAR JULES GONDON.

Oculi mei defecerunt in salutare
tuum, et in eloquium justitie tuze.

LIEGE,
IMPRIMERIE DE J.-G. LARDINOIS, EDITEUR,
Rue Seurs-de-Masque, N° 41.

1849

¥y
HOLY REDEEMER LiBT4@%, WINDSOR






AVANT-PROPOS DU TRADUCTEUR

Je m’acquitte enfin, en donnant la traduction de ce
ouvrage, d'une dette depuis bien longtemps contractée.
Les soins qu’exigeait ce travail m'excuseront en partie du
retard qu’il a éprouvé.

On ne saurait perdre de vue, en lisant ce livre, que
M. Newman était encore anglican quand il I'a compose,
et, bien qu'il I'ait écrit en vue du grand acte de réconci-
liation vers lequel I'entrainait la droiture de sa conscience,
son esprit, qui entrevoyait la vérité, ne I'apercevait encore
qu’a travers les ombres et les nuages qui ne pouvaient se
dissiper complétement avant le jour ou cette intelligence
d'élite romprait solennellement avec l'erreur.

Le lecteur se rendra facilement compte des émotions au
milieu desquelles cet ouvrage a été écrit, pour peu qu'il
connaisse la carriére de M. Newman (1). Il s’agissait pour
lui de rompre avec son pass¢, d’abandonner une position
brillante , de réfuter tout ce qu'il avait écrit contre I'Eglise
romaine, de renverser ce qu'il avait édifié, de justifier
enfin un acte contre lequel il n'avait cessé¢ de s'élever.
Contemplons a T'oeuvre ce chef d'Ecole, cet homme qui
va renoncer a l'influence si grande qu'il exercait au sein
de I'Université et de I'église anglicane, et demandons-
‘nous ensuite s'il lui a été posmbk d’écrire son Histoire
du Développement de la Doctrine chrétienne (2), sans

(1) Nous avons publié sur ce célébre théologien une Notice Biographique
dans V'opuscule intitulé : Conversion de 150 Ministres anglicans, elc.

(2) M. Newman a intitulé son ouvrage : Essai sur le Développement, etc. ; j'ai
pris sur moi d’en modifler aiosi le titre,

a



que sa plume trahit I'agitation de son esprit et les émo-
tions de son cecur ? Indépendamment de cette position de
I'auteur , n'oublions pas qu'en Angleterre le langage
philosophique et théologique ne brille, pas plus qu'en
Allemagne, par sa clarté. L'Ecole d’Oxford, en outre.
semble s'étre attachée, dés son origine, & cultiver le style
d'un siécle dont elle cherchait a faire revivre les tradi-
tions, style qui n’est pas a Fabri de toute eritique, et dont
l'obscurité ¢loigne quelquefois le lecteur.

Ces observations suffisent pour faire comprendre qu'une
personne étrangére au mouvement intellectuel de I'An-
pleterre, aux controverses théologiques des Puséistes, aux
maticéres dont traite ce volume, et aux circonstances
dans lesquelles il a été éerit, ait vainement tenté de le
traduire. ;

S'il se rencontre dans la premiére partie de I'ouvrage,
c'est-3-dire dans I'exposition de 'argument qui en forme la
base, quelques propositions qui, a la premiére lecture,
ne semblent pas définies avec assez de précision, jinvite
le lecteur & ne pas s’y arréter, et & poursaivre sa route ;
car la lumiére se fera dans son esprit & mesure qu'il péné-
trera plus avant dans cette forte et féconde conception.

Il ne faut pas oublier que M. Newman propose une
hypothése. Or, toute hypothése est contestable, et tire sa
valeur d’'un ensemble de probabilités. Mais c'est précisc-
ment en cela que consiste, pour quiconque est capable de
comprendre ces sortes d’arguments, la preuve des preaves.
Une preuve particuliére ne prouve que le particulier, et
une preuve générale ne peut étre qu'une hypothése qui
relie, fortific, appuic et explique I'une par autre les
preuves particuliéres. Toute la premicre partie est consa-
crée & exposer en quoi consiste hypothése de Vauteur,
et quelle en est la nature. Si quelques passages manquent
de la clarté désirable pour des Francais, on ne doit pas



B TR

oublier que M. Newman a écrit surtout pour des Anglais.
qui ont un tout autre genre et une tournure d’esprit qui
différe de la notre.

Dans la seconde partie de I'ouvrage, 'auteur montre
que son hypothése explique 'ensemble des faits de I'his-
toire ecclésiastique, et qu'elle seule peut les expliquer.
Bien que les applications qui forment cette seconde partie
jettent une grande clarté sur quelques-uns des points qui
auraient pu rester obscurs dans Uesprit du lecteur, cepen-
dant, ici encore, M. Newman sous-entend beaucoup de
choses que les ignorants ne verront pas ; mais on ne peut
guére en faire un reproche a I'aateur qui a éerit pour des
savants et des théologiens, capables de suppléer a ces
lacunes ; car il est le plus souvent nécessaire de les rem-
plir, au risque de tirer des déductions diamétralement
opposces a la pensée du célébre écrivain.

Ce grand ouvrage, si vivement attaqué en Angleterre,
pourra bien trouver des détracteurs, méme en France.
méme parmi les catholiques. L'argument qu'il met en
lumiére avait été indiqué, comme l'observe 'anteur, par
M. de Maistre; et c'est, si je ne me trompe, un des points
qui ont le plus effarouché dans les écrits de ce profond
penseur. L’argument n’en est cependant pas moins bon et
pas moins vrai, quels que soient les dangers qu'il puisse
offrir & des esprits qui ne le comprendraient pas ou qui le
comprendraient mal. N'a-t-on pas de tout temps abusé des
choses les meilleures en elles-mémes ? Mais, quoi qu'en
disent les critiques, les hommes sérieux admireront
cette ccuvre hardie, jetée comme un pont de salut sur
Pabime qui sépare l'église anglicane de I'Eglise catho-
lique. M. Newman n’a pas voulu échapper seul au péril ;
en fuyant le camp des ennemis de 'Eglise,, il a désiré que
ses anciens freres pussent franchir I'abime aprés lui.

Depuis Vapparition de ce livre, des anglicans en grand



—_ ]V —

nombre sont entrés dans I'Eglise, et tous ont reconnu que
cet ouvrage a triomph¢ de leurs dernicres hésitations. Les
volumes publiés pour le réfuter n'ont pas atténué Peffet
qu'il a produit, et s'il n’est arrivé en Angleterre qu'a une
seconde ¢dition, cest que les anglicans, effrayés des dé-
fections dont ce livre les menacait, ont établi contre lui et
tous les ¢écrits des membres des Universités, publiés avant
ou depuis leur conversion, un véritable blocus, afin que
ces publications pénétrassent le moins possible dans leurs
rangs ¢branlés. Que sont de pareils obstacles contre les
desseins de la Providence !

Déja T'Eglise catholique d’Angleterre voit renaitre sa
hiérarchie, et les barriéres politiques qui s'opposaient aux
rapports officiels entre Londres et le Vatican sont a la
veille d’étre renversées. N'est-il pas permis de regarder ce
rapprochement politique comme le prélude d’une réconei-
liation plus importante et plus désirable ? Plusieurs écrits
qui viennent d’étre publiés en Angleterre, prouvent que
si les esprits ne sont pas encore, d’'une manicre {rénéra]e.
disposés & une réconciliation spmtuelle, il y a du moins
des tendances manifestes vers un retour collectif a Iunité
catholique. Ces tendances me paraissent étre aujourd’hui
ce qu'était il y a quelques années le désir d’établir des
relations avec le Saint-Siége ; mais en attendant que les
desseins de Dien s'accomplissent , I'Eglise catholique
ainsi qu'elle I'a toujours fait a I'égard des communions
schismatiques et hérétiques, gagne a elle individuellement
les membres des sectes qui résistent comme corps a ses
caresses maternelles. Des milliers de conversions s'opérent
chaque année, et le doute qui s'est emparé des ames ,
prépare. une moisson plus abondante encore a I'Eglise
pour le jour ou celui qui était hier la gloire de l'angli-
canisme, reviendra dans sa patiie, apétre de sa nouvelle
foi , comme un second Augustin, pour accomplir la mis-



—_— ¥ —

sion qu'il aura regue d’'un nouveau Grégoire. Au sixiéme
siccle, Rome enfanta I'Angleterre an christianisme et a
la civilisation ; n'est-elle pas appelée au dix-neuviéme a
détruire chez elle Ianarchie des intelligences, en rame-
nant lordre et Punité dans une société ou la révolte de la
raison contre l'autorité divine, et le culte des intéréts ma-
tériels, ont engendré une barbarie plus funeste et une
idolatrie plus criminelle, que la barbarie et I'idolatrie des
Saxons ?

La France, qui a second¢ de diverses manicres les des-
seins de la Providence sur I'Angleterre, doit se réjouir a la
pensée que le lien de la foi pourra un jour l'unir au
peuple qui a été si longtemps son rival. Stivons ce mouve-
ment ; étudions ce retour de '’Angleterre & I'unite catho-
lique, dans les grands écrivains qui sont appelés, par leur
position et leur génie, & devenir les instruments de cette
révolution sans exemple dans T'histoire du monde, d’'un
peuple qui, aprés trois siécles de révolte, revient a IEglise
qui a veillé sur son berceau. Les gouvernements séparés
de Rome sentent le besoin de son appui, et le recherchent:
les intelligences, agitées par le doute, viendront, attirées
par les sympathies qu’excite le grand nom de Pie IX, lui
demander & leur tour la lumicre et le repos. Ainsi s'ac-
compliront ces prophétiques paroles de Bossuet, si souvent
citées dans ces derniers temps : « Une nation si savante ne
»demeurera pas longtemps dans son ¢éblouissement ; le
»respect qu'elle conserve pour les Péres et ses curieuses et
» continuelles recherches sur 'antiquité la raménera a la
»ndoctrine des premiers siécles. Je ne puis croire qu’elle
» persiste dans la haine qu'elle a concue contre la chaire
nde saint Pierre, d'ou elle a recu le Christianisme. Les
»temps de vengeance et d'illusion passeront, et Dieu
» écoutera les gémissements des saints (1). »

(1) Histoire des Variations, liv. viI. n. ¢xiv.



_— Y] —

Je laisse de cote ces considérations si consolantes pour
revenir a l'ouvrage et & ma traduction. Je me crus un
instant délié de ma promesse en apprenant que j'avais été
devancé. Je m'empressaid’examiner la traduction annoncée.
ct je fus bientdt convaincu que la tiche restait a remplir;
sculement elle devenait d’autant plus délicate qu'une
premicre tentative av'xit complétement echoué. Mon juge-
ment ne tarda pas a étre confirmé par un désaveu de cet
essai, publi¢ an nom de Tauteur par un de ses amis qui
se trouvalt alors en France. Ce désaveu invitait le public
a regarder comme non avenu un travail qui avait, bien
qu'involontairement, travesti et dénature, par ignorance,
l'ouvrage de M. Newman. Pour me servir des termes
mémes du désaveu, cette traduction ne présente en effet
qu'un amas inintelligible de paroles sans idées; et méme
en plusicurs endroits, le traducteur a donné une appa-
rence d hérésie aux phrases de Uauteur. « Sl sagissait
»simplement , dit M. Dalgairns , de l'ouvrage d'une
» personne inconnue, quelque cher que pat m'étre I'au-
» teur, et quelque intimes que soient, & tant de titres, les
»rapports qui existent entre moi et M. Newman, je n'o-
»serais jamais occuper le public d’une protestation contre
» une traduction infidele. Mais la conversion marquante de
» lauteur du livre en question, a en quelque sorte identifié
»sa cause a celle de I'Eglise en Angleterre , et il résul-
» terait évidemment un trés-grand mal que le livre dans
» lequel l'auteur rend compte des raisons de son retour au
» Catholicisme fut présenté a la France comme un travail
»nul et insignifiant (1). » Les termes de ce désaveu ne
sont certes pas trop sévéres, car la traduction infidéle va
méme jusqu'a faire dire & M. Newman qu'on ne peut

(1) Ce désaveu, publié par !’ Univers du 10 janvier 1847, a aussi paru dans

¥ Ami de la Religion, la Gazette de France, la Voiz de la ‘enlé la Quotidienne ,
la France , et autres journaux.



AN P ——

identifier U Eqlise des premviers siécles avec le Christia-
nisme, et que U Arianisme, le Nestorianisme et I Euty-
chianisme ne sauraient étre appelés des hérésies (1). Or,
M. Newman, ainsi que le bon sens l'indique, a écrit pré-
cisément le contraire, et il n’elit pas fallu étre doué d’une
forte dose de raison et de science pour éviter un pareil
contre-sens. Ce n’est 1a cependant qu’une erreur entre
mille, ainsi que le lecteur va pouvoir s'en convaincre.

Les intéréts et 'amour-propre que froissait ce désaveu,
se sont récriés, absolument comme s'il s'agissait d’'un fait
qui admit la contradiction. On a soutenu l'exactitude de
la traduction désavouée avec une assurance qui m’a forcé
de justifier la protestation de l'auteur, en apportant dans
plusieurs journaux les preuves a appui de l'infidélité de
cet essai. Mais mes critiques ont été signalées comme sus-
pectes, parce que je m’occupais moi-méme d'une traduc-
tion. Les spéculateurs qui espéraient exploiter Youvrage
de M. Newman a la faveur de son nom, ont fait répéter
que mes critiques étaient inspirées par des motifs d'intérét.
Il etit suffi , pour se convaincre du contraire, de se de-
mander comment M. Newman serait descendu a se faire
le complice de mes calculs? comment un auteur, désireux
et naturellement fier de voir paraitre une traduction de
son livre, se serait-il haté de la désavouer, si elle ett pu
étre acceptée par lui? comment M. Newman m’edt-il re-
merci¢ d’avoir signalé la traduction infidéle pour ce qu’elle
valait? Un désaveu fait dans les termes que j'ai reproduits,
ne laissait pas place a la contradiction, et le public I'a
bien compris, car, malgré son impatience de connaitre le
beau livre de M. Newman, il a laissé¢ dormir en paix la
traduction infidele et inintelligible.

(1) Page 241 de la traduction publiée par les éditeurs Lagny fréres. Nous
avons appris que le soin de vérifier I'exactitude de cette traduction avait été
confié & un Ministre Protestant. Cette tache a é1é singulidrement remplie.



—_—V] —

Je laisse de cote ces considérations si consolantes pour
revenir a l'ouvrage et & ma traduction. Je me crus un
instant déli¢ de ma promesse en apprenant que j'avais été
devancé. Jem’empressai d’examiner la traduction annoncée.
et je fus bientot convaincu que la tiche restait a remplir;
sculement elle devenait d’autant plus délicate qu'une
premiére tentative avait complétement echoue. Mon juge-
ment ne tarda pas a étre_confirmé par un désaveu de cet
essai, publi¢ au nom de Tauteur par un de ses amis qui
se trouvait alors en France. Ce désaveu invitait le public
a regarder comme non avenu un travail qui avait, bien
qu'involontairement, travesti et dénaturé, par ignorance,
I'ouvrage de M. Newman. Pour me servir des termes
mémes du désaveu, cette traduction ne présente en effet
qu'un amas inintelligible de paroles sans idées ; el méme
en plusieurs endroits , le traducteur a donné une appa-
rence dhérésie aux phrases de lauteur. « S'il sagissait
»simplement , dit M. Dalgairns , de T'ouvrage d’une
» personne inconnue, quelque cher que pit m’étre l'au-
» teur, et quelque intimes que soient, & tant de titres, les
»rapports qui existent entre moi et M. Newman, je n'o-
»serais jamais occuper le public d’une protestation contre
» une traduction infidéle. Mais la conversion marquante de
» I'auteur du livre en question, a en quelque sorte identifié
»sa cause a celle de I'Eglise en Angleterre , et il résul-
» terait évidemment un trés-grand mal que le livre dans
» lequel 'auteur rend compte des raisons de son retour au
» Catholicisme fiit présenté a la France comme un travail
vnul et insignifiant (1). » Les termes de ce désaveu ne
sont certes pas trop sévéres, car la traduction infidéle va

méme jusqu'a faire dire a M. Newman qu'on ne peut

(1) Ce désaveu, publié par I’ Univers du 40 janvier 1847, a aussi paru dans
V 4mi de la Religion, la Gazette de France, la Voiz de la ‘énlé la Quotidienne ,
la France , et autres journaux.



S ) 1

identifier U Eqlise des premiers siécles avec le Christia-
nisme, et que I Arianisme, le Nestorianisme et I Euty-
chianisme ne sauraient étre appelés des hérésies (1). Or,
M. Newman, ainsi que le bon sens l'indique, a écrit pré-
cisément le contraire, et il n’etit pas fallu étre doué d’une
forte dose de raison et de science pour éviter un pareil
contre-sens. Ce n’est 1a cependant qu’une erreur entre
mille, ainsi que le lecteur va pouvoir s'en convaincre.

Les intéréts et 'amour-propre que froissait ce désaveu,
se sont récriés, absolument comme §'il s’agissait d’un fait
qui admit la contradiction. On a soutenu I'exactitude de
la traduction désavouée avec une assurance qui m’a foreé
de justifier la protestation de l'auteur, en apportant dans
plusieurs journaux les preuves a I'appui de linfidélité de
cet essal. Mais mes critiques ont été signalées comme sus-
pectes, parce que je m’occupais moi-méme d’une traduc-
tion. Les spéculateurs qui espéraient exploiter I'ouvrage
de M. Newman a la faveur de son nom, ont fait répéter
que mes critiques ¢taient inspirées par des motifs d'intérét.
Il et suffi , pour se convaincre du contraire, de se de-
mander comment M. Newman serait descendu a se faire
le complice de mes calculs? comment un auteur, désireux
et naturellement fier de voir paraitre une traduction de
son livre, se serait-il haté de la désavouer, si elle elt pu
étre acceptée par lui? comment M. Newman m’edt-il re-
merci¢ d’avoir signalé la traduction infidele pour ce qu’elle
valait? Un désaveu fait dans les termes que j’ai reproduits,
ne laissait pas place a la contradiction, et le public I'a
bien compris, car, malgré son impatience de connaitre le
beau livre de M. Newman, il a laiss¢ dormir en paix la
traduction infidéle et inintelligible.

(1) Page 251 de la traduction publiée par les éditeurs Lagny fréres. Nous
avons appris que le soin de vérifier I'exactitude de cette traduction avait été
confié & un Ministre Protestant. Cette tiche a été singuliérement remplie.



ELCHNE -

Je ne m'é¢tonne pas de l'insucees de cette tentative. Il
ne suffisait pas, en effet. pour bien traduire l'ouvrage de
M. Newman, de connaitre parfaitement la langue anglaise
(que le traducteur ne posséde que d'une maniére trés-in-
suffisante) , mais encore ne fallait-il pas étre complétement
étranger aux études philosophiques et surtout a la théo-
logie. 1l était nécessaire de savoir en outre les circonstances
daus lesquelles ce livre a été écrit; or, le traducteur ignore
jusqu’au nom de M. Newman , dont il fait un rédacteur du
journal politique de Londres, le Zimes. Il est bien évident
que la personne qui a publi¢ cet essai ne se trouvait
placée dans aucune des circonstances qui pouvaient lui
permettre de traduire cet ouvrage avec fidélité et intel-
lizence. Je tiens a établir que M. Newman ne pouvait se
dispenser de désavouer le travail d’écolier fait sur son
ouvrage. En Angleterre on a interprété son désaveu d’une
facon assez singuliére. Un écrivain qui occupe une position
élevée dans I'église anglicane a plaisamment supposé dans
un livre qu'il nous a adressé (1), que la traduction infidéle
(que d’ailleurs il ne connait pas) avait été frappée de dés-
aveu, parce qu'elle n’était pas revétue de l'approbation
des supérieurs sous la direction desquels M. Newman
sétait plact au Collége de la Propagande a Rome. 11
ajoute que ma traduction doit recevoir cette garantie.
Le R. docteur C. Wordsworth a fait preuve dans plusieurs
ouvrages, et entr’autres dans celui-ci , d’'un esprit inventif
des plus ingénieux,, et cette découverte ne surprendra pas
les personnes qui le connaissent, car il est capable de faire
mieux encore. Ses commentaires se réfutent par eux-
mémes; je ne les reléve que parce que le nom du docteur

(1) Letters to M. Jules Gondon, on the Destructif Character of the Church of
Rome , par le Dr C. Wordsworth. Je saisis cette occasion pour protester contre
tout ce que ce livre renferme contre les doctrines et les pratiques de | Eglise,
en attendant de le réfuter.



_— K —

‘Wordsworth leur donne en Angleterre une valeur qu’ils
ne sauraient avoir. M. Newman, en désavouant une tra-
duction infidéle, a fait ce que le docteur Wordsworth
serait lui-méme dans la nécessité de faire, st je traduisais
avec la méme inexactitude, son Theophilus Anglicanus,
ou son volume de Lettres a M. J. Gondon. Je ne sais
pas, en ce qui regarde lintervention de la Propagande,
ou le docteur Wordsworth a appris que cette congrégation
romaine a dans ses attributions la censure des ouvrages
qui se publient dans le monde. M. Newman a bien voulua
approuver mon dessein de traduire son livre, mais & moi
seul revient la responsabilit¢ de mon travail, le mérite de
son exactitude ou le blame de ses imperfections.

Quant aux erreurs, aux méprises de tous genres, qui
font du livre désavoué un amas inintelligible de paroles
sans idées, j'en signalerai quelques-unes des plus gros-
siéres, afin qu'il soit ¢tabli une fois pour toutes que ce
travail reste en dehors de toute critique. Je dirai d’abord
’une maniére générale que les noms propres sont presque
toujours estropi¢s. Au lieu d’Esdras, nous lisons Ezra ;
saint Damase est appelé Damas. 11 est question de M. Vin-
centius quand M. Newman parle de saint Vincent. Puis
Vincentius devient M. Vincent. Saint Léonce est pris pour
saint Léon. Les Aériens sont confondus avec les Ariens
les Entichites sont appelés des Eutychites; nous trouvons
aussi des Patripessiens pour des Patripassiens. Pierre de
Sicile quitte son nom anglais Pefer, pour reprendre son
nom latin de Petrus Siculus. HMoslem , qui signifie les
Musulmans , est traduit par Mosheim , nom de Phistorien
et théologien allemand. Byzacéne, province du pays de
Carthage ou de UAfrique des Latins , est traduit par les
Byzantins (p. 238) ! Les Apollinaristes sont quelquefois
nommés des Apollinaires, les Apotactiques, des Apotac-
tites. Le concile d’Elvire est appelé d'1iltheris. La mére

b



= AN =

un trés-grand nombre de citations, la suppression tantot
d’une ligne, tant6t d’'une phrase, tantot de pages entiéres,
et les graces du style dont j'ai donné des exemples. 11 me
reste a relever quelques-uns des contre-sens les plus ridi-
cules, en mettant en regard ce que dit I'auteur et ce que

lui fait dire la traduction.

L’auteur commence ainsi :

« Il y a plus de onze ans que je
m'exprimais de la manidre sui-
vante dans un des premiers numéros
des Traités pour le Temps présent
(Tracts for the Times).

M. Newman dit ailleurs, aprés
une citation qu'il rétracte :

« Un ami, avec lequel j'étais
tres-familier ,  m’éerivit relative-
ment A ce traité et a d’autres; il me
disait, d'une manicre générale, en
parlant des tracts: « Ce qui se passe
»au sujet des fracts est bien encou-
»rageant; mais je désircrais obtenir
»de vous, quand on fera une se-
»conde édition, d'en éliminer ou
»au moins d'en modifier plu-
»sicurs. Le traité sur la Succession
»Apostolique dans 1'église angli-
ncane m'est tombé par hasard sous
»la main, et il m’a paru empreint
»de si peu de bonne foi que je
»m’élonne que vous ayez pu ,
»méme dans lexcés de orovouex
»et gavaxespos, vous en rendre soli-
»daire. »

Son traducteur lui fait dire :

« Il y a environ sept ans que
I'auteur s'exprime ainsi dans un de
ses premiers articles dans le journal
the Times.

Son traducteur lui fait dire :

« Quelque temps aprés, un ami
avec lequel j'étais en termes trés-
intimes, me disait dans une lettre
sur ceci et sur d’autres discours ,
quoique non pas précisément sur
cette partie : « L'accueil que vous
»avez regu est trés-encourageant
»touchant les discours ; mais, je
»désire, lorsque la scconde édition
»paraitra, pouvoir obtenir de vous
nd'effacer ou altérer matériellement
»plusieurs expressions. L’autre jour,
» par hasard, j"at rencontré sur mon
»chemin le discours (tract toujours)
»sur la succession apostolique dans
»l'eglise auglicane, et, récllement,
»elle semble si injuste que je suis
»élonné que vous avez pu, méme
»dans l'extrémité de owovouex et
wyevaxwopos consentir & en faire
»partie. »

Le traducteur a-t-il voulu dire que M. Newman a
consenti a faire partie du discours on de la succession

apostolique ?



AT ==

Ailleurs, au licu de : « Nous retrouvons la trace du
principe, etc.,» le traducteur abrége en disant: Nous
tracons le principe (p. 12); au lien d’arguments qui
touchent 4 ou concernent I'Eglise de Rome, il dit: des
arguments qui réagissent sur I Eglise de Rome (p. 13).
De méme qu'il rencontre par hasard un discours sur
son chemin , au lieu de trouver un traité sous sa main, il
fait prononcer des mots pour tenir un langage; il parle
du rituel extérieur , quand il est question de pratiques
extérieures de dévotion. 1 traduit, en parlant da Chris-
tianisme, its objects, par le blame qu’il déverse sur cer-
taines actions (4° ligne de I'introduction). Plus loin on lit :
« Comment pourrions-nous alors le faire pour une reli-
» gion, pour un fait accompli, qui doit par son universa-
» lité devenir le sujet de théories générales 2 » M. Newman
dit précisément le contraire dans cette phrase :

Je la traduis :

« It may legitimately be made| « On peut légitimement faire du
the subject-matter of theories. » |christianisme le sujet de bien des

théories. »

Dans une note, le traducteur nous dit : « Voyez les dis-
cours pour le Times, » lorsque lauteur renvoie aux
Traités pour le Temps présent.

M. Newman nous dit : La traduction lui fait dire :

« Comme il n'est pas nécessaire| « Et ainsi qu’il ne faut pas sup-
de supposer que la doctrine ca-|poser qu’aucune intention propre &
tholique romaine soit le but ulté-|la doctrine catholique romaine ait
rieur de mnos recherches, on ne|dirigé la discussion, de méme on
doit pas non plus s'imaginer ne doit pas sattendre..., ctc. »
que..., etc. »

Quel est le dictionnaire qui autorise a traduire : thés ©s
pretty much the whole of the evidence (ce sont 1a & pen
prés toutes les preuves) par cela est de la derniére évi-
dence? Comment comprendre ce que veutdire M. Newman



XY=

en parlant du purgatoire, lorsqu’on se permet, au milieu
de son exposition, de traduire i the case of the faithful
departed (dans le cas des fidcles décédés) par ces mots :
dans le cas ot l'on s'écarte de la foi ? Dans une note ,
M. Newman fait observer que l'apercu qu'il publie sur
Wesley est surtout tiré de Southey, mais qu'il n'a rien
emprunté aux anteurs postérieurs a 1837 : but in no case
[rom any authority later than 1837. Croirait-on que la
traduction lui fait dire : Get apercu est tir¢ de Southey,
mais lautorité n'en remonte pas plus haut que 1837.
Ailleurs, lauteur nous dit en parlant des sectaires de
Wesley, qu'ils furent accusés d’étre favorables au pape et
an prétendant (charges of favouring pope and pretender
are preferred) , la traduction rectifie ainsi ce passage :
Le devoir de favoriser le pape et le prétendant était
encore respecté. Chorévéque (chorepiscopus) est traduit
par vicaire.

La traduction fait mourir le jeune fils de Carpocrate a
sotrante-diz ans, quand le texte dit dix-sept. Voici un
passage de Lucien qui est singuliérement travesti.

M. Newman cite ainsi ce passage :

« Nous connaissons, dit Lucien
en parlant des Chaldéens et des
mages, comment le Syrien de Pa-
lestine, qui est le grand sophiste en
ces matieres, guérit les lunatiques
qui se présentent a lui, les yeux
contournés, la bouche couverte d’é-
cume, ct les renvoie guéris, en les
debarrassant de leurs maux, moyen-
nant un grand prix. »

La traduction :

« Nous connaissons, dit Lucien
en parlant des Chaldéens et des
mages, le Syrien de Palestine qui
est sophiste dans ces matiéres ,
comme beaucoup de lunatiques. il
se présente (le Syrien) avee des
yeux contournés et une bouche
pleine d'¢cume, il se léve ct s'en
va rétabli, et il délivre du mal les
affligés, mais a la condition qu'il
obticndra d’eux un grand salaire. »

M. Newman cite souvent un de scs ouvrages intitulé :
Prophetical Office of the Church ; or, chaque fois que ce

livre revient, la traduction

renvoie a U'Eaplication des
phrca



-— XV —

Prophéties. Cherchez! Au lieu de dire, en parlant de
Rome, ses Aigles ne s'abattent plus nulle part, nous trou-
vons comme ses aigles ont brillé ; au lieu de : « Pouvoir
absolument douter d’une chose n’autorise pas le refus d’y
croire,, » nous trouvons étre capable de douter n'est pas

une raison suffisante pour

étre inerédule. Pour dire...

« En témoignage d’un siccle postérieur, » le traducteur dit

du dernier siécle.

M. Newman a dit:

Les peosées ardentes enfantées
par I'éloquence populaire...

L'idée se forme dans les épreuves
et se perfectionne dans les luttes.....

L’idée sort nécessairement d'un
état de choses existant...

Wesley doutait de la légitimité
des études séculieres...

Certainement il (le nom de ca-
tholique) ne vient pas d’'un homme...

Leurs assemblées pour la séduc-
tion des dmes chrétiennes...

De méme qu'elle inclinait (1'¢-
cole de Syrie) a séparer la personne
divine de Jésus-Christ de son huma-
nité; ainsi elle tendait & faire dis-
paraitre la présence réelle des
éléments eucharistiques...

‘Wesley 'abandonne ensuite pour
obéir 3 ses directeurs Moraves...

Le systtme des Classes (en par-
lant des Wesleyiens) et des prédi-
cations ambulantes est venu en-
suite...

Quand I'Evangile parle de la
vertu émanant de Notre Seigneur

Son traducteur :

Les pensées chaleureuses créées
par la foule des orateurs...

(Le danger) est découvert par Uex-
périence, et il tend & la perfection...

Cela vient nécessairement de U'é-
tat actuel des choses...

Wesley doutait de la nécessité...

Certainement ['Eglise ne vient
pas d'un homme...

Les assemblées de peur de se-
duction des dmes chrétiennes...

Comme telle tendait a la sépa-
ration de la personne divine du
Christ de son humanité ; ainsi elle
tendait A continuer dexpliquer sa
présence divine dans les éléments
cucharistiques...

Wesley la détourne de son obéis-
sance envers les directeurs Mo-
raves..,

Il en résulte un systéme com-
plet, mais encore vacillant...

Quand I'Evangile parle de la
vertu sortant de Notre Seigneur ct



— X

M. Newman :
et de la guérison opérée avec l'ar-
gile qu’il avait humectée...

Si donc I'Ecriture a besoin d’un
complément , la question se réduit
a savoir si la défectuosité apparente
de ses doctrines n'est pas une
preuve ou une probabilité en faveur
de T'opinion qu’elles devront étre
développées avec le temps.a

Jusqu’au dernier moment, rien
n'indique que les Israélites doivent
quitter 'Egypte pour tout de bon...

Conséquences qui doivent servir
de prémisses aux investigations
ultérieures...

Sl y a présomption a inter-
preter chaque passage...

Telle est la présomption qui
régne dans tout I'ouvrage...

I maintient, au sujet du pape
Jules, Tauthenticit¢é d’uone lettre
qui lui fut attribuée.

Je pense que lorsque Bellarmin
invoquait les Péres cités plus haut
pour prouver le purgatoire...

Ce qui précéde nous permet de
saisir la signification du mot car-
men dans le sens...

Cherchant 3 faire naitre la foi
par des merveilles...

L’hérésic... ne pouvait plus étre
réfutée en lui opposant simple-
ment le caractére de catholicité de
I'Eglise...

Mais il était Thrace, el n'était
lié que par sympathie au patriar-
cat d’Antioche...

Son traductear :
de son rapport avec notre fraqlité
quelle pénétre...

Puisqu’alors I'Ecriture n’a pas
besoin de complément, la question
se borne a ceci : que I'obscurité ou
le défaut dans les doctrines, est ou
non une probabilité antécédente...

Méme @ la fin, il 0’y avait aucun
dessein de leur faire quitter I'E-
gypte avec leurs biens...

Conséquences qui doivent de-
venir les prémisses d'investigations
antérieures...

S'ily a supposition a établir pour
interpreter...

Telle est la conséquence qui dé-
coule du livre...

11 soutient sans hésitation I'au-
thenticité d'une lettre qui lui fut
adressée...

Je conviens alors que quand le
catholique présente d’abord les
Péres ci-dessus en preuve du pur-
gatoire...

Par la nous détruirons la signi-
fication du mot carmen.

Offrant 2 la croyance une suite
de merveilles...

L’hérésie..... ne peut pas étre
aussi promptement réfutée par le
simple examen de la catholicité...

Mais ¢’était un Thrace en oppo-
sition , non par sympathie, avce le
patriarche d’Antioche...




S ==

M. Newman :
Aprés la clotare du concile...

On lit dans une citation de saint
Augastin :

Si les saintes Kcritures ont
donné¢ I'Eglise & 'Afrique seule,
A quelques Cuzupites ou Monta-
gnards (monteuses) de Rome (1)......

Si c'est & quelques habitants de
Tripoli, de Ryzacéne et autres pro-
vinces...

Quoi ! dit saint Pacien & Parmeé-
nien le donatiste, est-ce que la se-
mence d’Abraham, qui est aussi
nombreuse que les étoiles et les

Son traducteur =

Le concile, aprés sa détermina-
tion...

Traduoction :

Si les saintes Ecritures ont
donné I'Eglise a I'Afrique seule ou
A quelques rares sectateurs...

Si c'est a quelques Tripolitains
ot By:zaniins...

Quoi ! quelle sera la postérité
d’Abraham , elle égalera en nombre
les étoiles et les sables de Ia mer;
soyes content de vitre pawvreté...

grains de sable des bords de la mer,
se contenlera de votre pauvreté !...
(Du petit nombre de vos sectateurs.)

Je passe, dans les pages qui me fournissent ces contre-
sens , des erreurs aussi graves que celles que je signale ;
mais comment tout relever ? Cent pages n’y suffiraient pas.
Je n’ai guére eu la patience, je 'avoue, de parcourir, en
divers endroits, plus de la moitié de la traduction dés-
avouée, et cette partie m’a fourni au moins dix fois autant
d’erreurs que j'en signale ici. 11 m’a semblé que jen rele-
vais assez pour permettre a chacun d’apprécier la nullité
compléte de ce travail, et faire sentir les raisons impé-
vieuses du désaveu qui a appelé cette traduction un amas

mintelligible de paroles sans idées. Je n'ai pas le courage

{1) Les Donatistes de Rome étaient appelés Cutzupites, ou mieux Cuzupites,
et Montagnards (Montenses), parce qu'ils avaient une église située sur un mont.
La difficulté de traduire les deux mots anglais cutzupitans et montaineers, dont
sesert M. Newman, les a fait supprimer, ce qui est plus simple que de se livrer
A des recherches. Dans un autre passage de la traduction ol revient le mot
monlaineers (Monlenses), il est traduit par montanistes (p. 234) !



— Xvin —

de pousser plus loin cette pénible tiche , dont je devais
m’acquitter cependant, aprés avoir va, il y a quelques
semaines a peine, que malgré la réprobation dont cette
ceuvre informe a été frappée, on travaillait encore a égarer
le public, en cherchant & lui persuader que cette traduc-
tion est la fidéle reproduction des idées de M. Newman.
On est méme allé, pour atteindre ce but, jusqu’a invoquer
le nom le plus auguste, en transformant un accusé de
réception venu de Rome en une lettre de feélicitations sur
la fidélité et lexactitude (1) de la traduction. Le but dans
lequel ce livre a été envoyé a Rome, et que l'on a atteint,
commandait cependant plus de véracité et surtout plus
de modestie.

Je ne pense pas que l'on trouve dans les annales de la
librairie francaise un fait de travestissement pareil pour
un livre sérieux. Jamais le romancier étranger le moins en
renom n’a ¢t¢ immolé de la sorte. En parcourant les pages
du livre désavoué, on croirait plutot lire la version d’un
mauvais écolier, faite a coups de dictionnaire sans aucun
souci du texte, qu'une véritable traduction. Je ne sais si
T'on doit s'¢tonner davantage de ce qu'une plume inexpéri-
mentée ait osé traiter avee si peu d’égards le nom, la
science et la réputation de M. Newman, ou delobstination
avec laquelle on cherche a nuire a la réputation de ce

(1) Moniteur universel du 21 septembre, faits divers. L'effronterie de la
réclame s’est accrue avec I'impunité qu'a rencontrée cette premiére note. Nous
avons lu en effet dans le journal le Conservateur du 19 octobre : « S. 8. Pie IX,
vient approuver la traduction francaise du livre du cél¢bre puseysiste Neuman
(sic)... En faisant féliciter l'auteur, S. S. lui a envoyé aussi un précieux sou-
venir. » L'approbation de S. S. est un mensonge ; le préciew:r souvenir en est un
autre. Le prétendu souvenir n’est qu'un modeste secours en pieces de cing
francs , qui avait été sollicité du Saint Pére; c'est en vue de I'obtenir que le
livre fuia été offert. Nous n’hésitons pas & entrer dans ces détails, parce que le
malheur n'a rien d’humiliant, et qu'il est utile de signaler ce que valent cer-
taines recommandations, méme lorsqu’elles semblent entourées des garanties
les plus sires. A qui lafaute sila traduction infidéle ne s'est pas vendue ?



— XIX —
nouveau fils de 'liglise, en lui attribuant un travail qui
trahit la plus grossiére ignorance, et qui ne renferme pas
une seule page de parfaitement irtelligible. L'organe de
M. Newman n’a-t-il cependant pas pris soin de dire dans
son désaveu. qu'dl résulterait évidemment un trés-grand
mal que le livre dans lequel [autewr rend compte des
raisons de son retour aw Catholicisme fut présente
comme un travail nul et insignifiant ? Ne serait-on pas
autorisé , en rapprochant cette obstination de la cir-
constance que ce travail a été revu par un Ministre pro-
testant , & tirer contre les propagateurs de cette ceuvre
informe de facheuses conclusions ?

JuLes Goxpox.



??‘l:j\ ‘w« ot H‘i’ ;

S Areatalt

LS ‘“"Wﬂﬁh*"
T mm"miwa wmn«-,
gyl

-




AVERTISSEMENT DE L’AUTEUR.

e 3 S0 O m——

Il y a plus de onze ans que je m'exprimais ainsi dans
un des premiers numéros des Traités pour le Temps
présent (Tracts for the Times) :

«Quand on eonsidére les graces si précicuses dont jouit
I'iglise de Rome, ses titres si imposants, ses droits 4 notre
admiration, & notre révérenee, & notre amour et & notre gra-
titude, il est impossible de ne pas se demander comment nous
pouvons lui résister, ainsi que nous le faisons. Pourrions-nous
nous empécher de laisser éclater notre tendresse et de nous
hater de rentrer en eommunion avee elle, si nous n’étions
arrétés par les paroles de la Vérité elle-méme, qui nous or-
donne de la préférer au monde entier? « Celui, est-il dit, qui
aime son pére ou sa mére plus que moi est indigne de moi. »
Comment oserions-nous nous montrer sévéres et suivre ece
précepte, si nous n'avions les avertissements de Moise contre
tout prophéte, quelque divins que soient dailleurs ses dons,
qui nous precherait de nouveaux dieux, et I'anathéme de
saint Paul méme contre les anges et les Apotres qui émettraient
une nouvelle doetrine (1)? »

L’auteur était loin de penser, en ¢crivant ce passage,
qu’il arriverait un moment ou il sentirait que l'obstacle
dont il parlait comme s'opposant & la communion avec
Rome est dénué de tout fondement solide.

L'ouvrage que voici a pour but de montrer que cet
obstacle n’en est pas un.

(1) Records of the Church, xx1v, p. 7.

BisLiotu. mist. 6° ANNEE. I°° OUVR. 1



el

Avant, dans plusiears publications antérieures, appelé
lattention publique sur cette difliculté supposée, je me
crois obligé de reconnaitre ouvertement que, dans ma
conviction actuelle, elle n'est qu'imaginaire.

Je w'ai ni assez d’habilete pour prétendre livrer au pu-
blic une ceuvre parfaite, ni méme le désir de faire sur le

T —————

grand sujet que je traite une exposition forte et propre &

cmouvoir. Mon but sera atteint, si je parviens a suggérer

des pensées qui, a Theure que Dieu jugera convenable,

pourront porter tranquillement leur fruit dans Tesprit
de ceux pour qui ce sujet est nouveau, et qui ponrront
aider a 'avancement des personnes qui se sont déja en-
pagées dans cette voie de recherches. Si certains passages
paraissent ¢erits d'un ton trop positif et péremptoire ,
jespére qu'on imputera ce defaut au caractére scienti-
fique de l'ouvrage, qui exigeait une claire exposition des
principes et des arguments par lesquels ces principes
sont défendus.

Jespére aussi qu'on voudra bien excuser les fréquentes
citations que je fais de mes propres ouvrages, citations
idispensables pour montrer la position ou je me trouve
vis-d-vis de plusicurs de mes précédentes publications.

On s'apercevra surtout des changements importants
qu'ont subis mes opinions, si 'on se reporte & mes Dis-
cours sur la Mission prophétique de I'Eglise, publiés au
commencement de 1837. Il y a dans cet ouvrage diverses
assertions que je voudrais n'avoir jamais avancées; mais
je crois devoir appeler l'attention spéciale du lecteur sur
le passage saivant, que je rétracte avec les autres qui
sont empreints du méme esprit :

« Nous devons prendre et traiter les choses pour ce qu’elles
sont, et non pour ce qu'elles prétendent étre. Si nous sommes
disposés & croire & la sincérité des professions de Rome, et



-
—_— 9 —

portés A lui faire des avances comme cnvers une Eglise sceur ou
mére (ce quelle est en théorie), nous nous apercevrons trop
tard que nous sommes dans les bras d'une mére dénaturée,, qui
sera sans aucune piti¢ pour nous, et qui triomphera dans les
artifices qui nous auront amenés en son pouvoir. Non, laissant
de coté les réves que la maniére romantique denvisager I'his-
toire de I'Eglise primitive et que les hautes doetrines du catho-
licisme font naitre dans un esprit sans expérienee, soyons surs
que Rome est notre ennemie , et qu'elle nous fera du mal quand
elle le pourra. En parlant et en agissant conformément & eette
conviction , nous pouvons ne manquer en rien & la charité
chrétienne que nous lui devons. Il nous faut nous conduire
envers elle eomme avec un ami qui est frappé dans sa raison ;
ayons une affliction profonde, des pensées de tendre affection,
d'amers regrets, et le eceur brisé de tristesse ; mais néanmoins
ayons I'eeil ouvert ct la main ferme. Car, en réalité, Rome est
une Eglise qui a perdu le sens. Comblée de dons précieux
ayant des titres légitimes, elle est cependant ineapable d'user
religicusement de ces avantages. Elle est intéressée, ohstinée,
dure, malicieuse, eruclle, dénaturée, comme le sont les fous.
Cu plutot, T'on pourrait dire qu'elle ressemble & un démo-
niaque. Elle a des principes, des pensées, des tendanees qui
ne sont pas les siennes propres ; dans sa forme extérieure et
dans sa puissance naturelle, elle est ce que Dieu I'a faite ; mais
clle est gouvernée au dedans par un esprit inexorable, qui
régne sur elle en souverain, et qui sait se servir de ses dons
avee une grande subtilité et un grand sueecs. Ainsi, elle n'est
elle-méme que de nom ; et jusqua ce quil plaise & Dieu de la
guérir, nous devrons la traiter comme si elle était le mauvais
esprit qui la gouverne. En disant ceci, on ne doit pas supposer
que je nie quil y ait dans le romanisme, méme tel quil est,
une exeellence réelle, ni qu'il n'y ait parmi ses adhérents des
personnes réellement excellentes. Satan agit toujours daprés un
systtme. Ce systéme a des parties diverses , compliquées ,
épincuses ; il se sert d'instruments de qualité différente dont
quelques-uns sont presque le mal méme, tandis que dautres



SE P

sont tellement irréprochables, que, en eux-mémes et pris en
dehors de la fin & laquelle ils concourent, ils sont en réalité
des anges de lumiéres, et peut-¢tre quau dernier jour ils seront
trouvés tels. I y a dans le romanisme des choses absolument
bonnes; il y en a qui sont seulement tachées et souillées ;
d'autres sont corrompues, ct d'autres, enfin, sont eriminelles ;
mais le systéme qui porte ce nom doit étre vu dans son ensemble,
et toutes ses parties doiyent étre regardées comme se rattachant
a cet ensemble ; on doit les considérer dans leurs rapports avee
leur résultat pratique et la fin a laquelle elles eoncourent (1). »

Je crois devoir ajouter qu'il y a dans mes Discours
de 1837 une assertion sur laquelle je n’ai jamais eu de
motifs pour changer d’'opinion ; c'est celle-ci :

« En Angleterre, l'I:]g]isc vient en aide & I'Etat en imposant
la souscription aux articles comme un test (2), et cela non-seule-
ment au elergé, mais aussi au corps qui gouverne dans nos
universités ; on en fait un test contre le romanisme. »

Cette assertion est parfaitement compatihlc avee le
désir de travailler & dissiper les préjugés populaires sur
les doctrines catholiques romaines et le sens des trente-
neuf articles, désir qui a ¢té pour moi plus d’une fois.un
motif d’action.

(1) Proph. Offic., p. 103, 4.

(2) Le mot test signifie épreuve, pierre de touche, moyen de distingucr.
L’adhésion ou la souscription aux articles est devenue un lesl ou une pierre
de touche coutre le romanisme. De la aussi le serment du test. Quand
flenri VIII, irrité contre Clément VI, fit déclarer par le parlement que la
juridiction et le pouvoir du Saint-Siége étaient abolis dans son royaume , il
exigea de ses sujets un serment qu'on appela le test. Ce serment consiste par-
ticuli¢rement & renier la suprématie da pape, le dogme de la transsubstan-
tiation, le culte de la sainte Vierge et des saints. Plus tard le parlement
ajouta & la premi¢re formule le serment d'abhorrer le papisme comme une
idolitrie. En prétant ce serment, on abjurait non-seulement le catholicisme,
mais ou reconnaissait le roi comme chef supréme de l'église d’Angleterre, et
on lui transférait Pautorité que I'on refusait de reconnaitre au pape. Ce ser-
ment est encore exigé dans un grand nombre de circonstances. Il n'a plus de
sens depuis I'émancipation des catholiques contre qui il avait été imaginc.



2

—_— 9 —

1 y a quelques annces, les journaux ont publi¢ une
rétractation de moi, dont je désire reconnaitre Pauthen-
ticitt d'une manicre formelle, et que je crois devoir
reproduire ; elle est ainsi concue :

« Il est vrai qu'a diverses époques, en éerivant contre le
sysiéme romain, j'ai eu recours non-seulement & des arguments
dont je n’ai pas & parler ici, mais & ee qui ressemble fort & de Ia
déclamation.

»1° Par exemple, en 1855, dans la Lyra apostolica, j'ai ap-
pelé Rome une Eglise perdue.

»2° En 1855 encore, jai parlé de Vapostasie papele dans un
ouvrage sur les Ariens.

»5° La méme année, dans le quinziéme numéro de la série
des Tracts for the Times, traité dont les paroles m’appartiennent
souvent, quoique je ne puisse me lapproprier dans son en-
semble, je disais :

« Il est vrai, aujourd’hui Rome est hérétique, mais méme si
nous allons jusqu'a reconnaitre que pav Ia elle a altéré chez elle
le caractére sacerdotal ; mais au moins elle n’était pas hérétique
dans les premiers siceles. Si elle a apostasié¢, ece fut & I'époque
du concile de Trente. II est réellement & eraindre que toute la
communion romaine ne s’y soit liée par un engagement per-
pétuel a la cause de I'Antechrist. »

«Un ami avee lequel jétais trés-familier m'éerivit relative-
ment & ce traité et & dautres; il me disait d'une maniére
générale, en parlant de la publication des Tracts for the Times:

«Ce qui se passe au sujet des Zracts est bien encourageant ;
mais je ddsirerais obtenir de vous, quand on fera une seconde
édition, d'en ¢liminer ou au moins d’en modifier plusieurs.
Lautre jour, le Traité sur la succession apostolique dans Uéglise
anglicane m'est tomh¢ par hasard sous la main, et il m’a paru
empreint de si peu de bonne foi, que je m'étonne que vous ayez
pu, méme dans I'excés de oirovopiz €t ganispis, vous en rendre
solidaire. »

« Je disais moi-méme , dans une brochure publide en 1838,
sur le passage cité plus haut :



Al

«Je I'avoue, je désirerais que ce passage ne fat pas écrit
d'une maniére si déclamatoire; mais sa substance exprime tout
juste ce que je pense. »

« 4° Yai dit aussi en 1853 :

« Leur communion est infectée d’hérésie : nous devons la
fuir ecomme une peste. Ils ont mis un mensonge & la place de la
vérité de Dieu, et, en revendiquant 'immutabilité de doetrine,
ils ne peavent réparer le erime qu'ils ont commis. » (Tract. 20).

« 5° En 1854, j'écrivais dans une Revue :

« L'esprit de la vieille Rome s'est de nouveau levé sur son
premier théatre, et a démontré son identité par ses ceuvres.
11 a animé I'église qui s'est établie dans cette ville, comme un
mauvais génie pouvait s'emparer autrefois des possédés, et il
lui fait tenir un langage qui n’est pas le sien. Dans le systéme
corrompu du papisme, nous avons la cruauté, la ruse et
I'ambition de la république romaine. Sa cruauté parait dans
le sacrifice implacable du honheur et de la vertu de lindividu
4 un fantome de convenance publique, dans son eélibat forcé,
et dans ses perséeutions au dehors. Nous retrouvons la ruse
dans ses mensonges, ses fourberies et ses faux prodiges; quant
a4 son ambition envahissante, elle apparait dans ses prétentions
a la domination universelle. La vieille Rome vit encore. Ses
aigles ne sabattent nulle part; mais elle n'en revendique pas
moins la souveraineté sous un autre prétexte. Je ne blamerai
pas I'Eglise romaine, mais je la plaindrai : car, comme je I'ai
dit, elle est possédée par un mauvais génie, elle est dans F'es-
clavage. »

« Je disais dans la méme publication :

« La soreicre placée sur les sept collines dont il est question
dans I'Apocalypse, n'est pas I'Eglise de Rome, ainsi qu'on le
regarde souvent comme admis, mais Rome paienne, ce mauvais
esprit qui, dans sa forme primitive, était le principe qui
animait la quatriéme monarchie. Dans la prophétie de saint
Paul, il n'est pas question du Temple ou de I'Eglise de Dicu,
mais de 'bomme de péché qui se tronve dans le Temple, du
vieil homme ou du mauvais principe de la chair qui s'éléve




£

contre Dieu. Certainement cest un mystére diniquité et un
mystére qui est bien de nature & exciter notre épouvante ct
notre horreur, de voir au coeur méme de I'glise , dans sa plus
haute dignité, sur le siége de saint Pierre, le principe du mal
qui s'est intronisé et qui gouverne. Il semble que les années
aient donné de la subtilité a cet esprit; Rome papiste a succédé
4 Rome paienne, et plut & Dieu que nous n’eussions pas des
raisons d'attendre des développements plus rusés de I'Anteehrist
dans le renversement des institutions et des établissements, qui
suivra la chute de la papauté!.... La distinetion que jétablis
n'est pas dénuée de sens. N'est-ce rien que de pouvoir fixer
avee affeetion ses regards sur une mére & qui nous devons e
bienfait du ehristianisme, au lieu d'avoir & la hair? N'est-ce
rien de la regarder avee compassion et avec erainte,, au lieu de
la voir avee horreur? N'est-ce rien que de la disculper des
noms si durs que lui ont jetés eertains interprétes des pro-
phéties, quand ils I'ont représentée comme idolitre et ennemice
de Dieu, tandis qu'en réalité elle est trompée? mais ee n'est pas
elle qui trompe. »

« Jai dit aussi :

«Elle substitue virtuellement des pratiques extérieures a
l'obéissanee morale, la mortification apparente  la pénitence, la
confession a la douleur , la profession extérieure a la foi , les
lévres au eceur : au moins voila son systéme, tel quil est
compris par le grand nombre. »

« J'éerivais encore dans la méme publication :

«Rome nous a ravi les principes élevés quielle a elle-méme
conservés malgré son état de corruption. Quand nous I'avons
quittée, elle ne nous a pas permis de poursuivre notre route
dans les voies de la sainteté : nous avons laissé nos vétements,
ct nous avons fui. »

«L’ami dont j"ai parlé plus haut protestait en ees termes contre
ces passages et plusieurs autres de la méme publication
«Fexeepte toutefois de mon approbation générale votre dernicre
attaque , trés-superflue , contre les pauvres romanistes. Vous
les avez d'abord dépeints comme diaboliquement possédés par



Al e e

le mauvais génie de Rome paienne : néanmoins vous trouvez un
sujet d'admiration dans leur esprit, surtout en ee quils savent
faire servir les ornements du culte & leur véritable destination.
Vous parlez ensuite de leurs églises, tout cela est trés-bien, et
Fon eroit étre arrivé au terme des épithétes , lorsque vous
retombez tout & coup dans votre protestantisme, et vous vous
laissez aller A ce que je erois pouvoir appeler le plaisir de les
fronder. »

« Puis ensuite , aprés une remarque (ui n'a pas ces extraits
en vue, mon critique ajoute : « Je ne pense pas que vous
trouviez un scul catholique romain ayant recu de I'éducation ,
qui puisse vous dire qu'il identifie la mortification extérieure et
la pénitence. En fait , je sais que les catholiques romains
préchent contre cette erreur aussi bien que vous pourriez le
faire. »

« 6° En 1854, je me suis servi, en parlant de certaines
doctrines de l'I:]gliso de Rome, dans le tract 58°, des ¢épithétes
anti-scripturaives, profanes, tmpies, hardies, sans aulorité, gros-
siéres , monstrueuses, cruelles, procurant une consolation trom-
peuse. En m’exprimant ainsi, jattachais un sens précis a
chacune de ces ¢pithétes, et je les avais pesées avant de men
servir.

» Relativement & ce passage, le méme ami m'avait éerit : « Je
dois protester de nouveau contre les malédietions que vous faites
entendre & la fin de la premiére Vie Media (tract. 58). Quel
bien ecla peut-il faire? C'est manquer de charité & 'excés. Que
nous pouvons ¢tre ¢trangement trompés sur plusieurs points
qui se découvriront graduellement & nous ! »

« Il'y a déja plusieurs années que j'ai supprimé le passage en
question.

»7° Fai dit, en 1857, de I'Eglise de Rome :

«En réalité, ¢'est une Eglise qui aperdulesens, ete. » (Ce pas-
sage estreproduit plus haut ; voir la citation des pages 2, 5 et 4).

« 8° En 1857, j'éerivis dans une revue :

«Grégoire 1I et Grégoire I firent appel au peuple contre
I'empereur, dans un but des plus injustifiables, et en apparence



ekl

de la maniére la moins convenable. Ils devinrent rebelles pour
établir le culte des images. Nous trouvons eependant, méme
dans cette transaction, la trace du principe de la puissance de
I'Eglise, quoique tristement défiguré et perverti. Sa forme eepen-
dant, pour meservir des expressions de Milton,, «n’avait pas perdu
encore son éelat primitif, et ne brillait pas moins qu'un archange
tombé et un rayon de gloire qui commence & s'obseureir. »

»I1 est notoire que Cest sur la méme base qu’a été élevée la
Monarchie Eeclésiastique. Ni le souflle des princes, ni les
flatteries d'une cour ne nourrirent lesprit sévére et fier des
Hildebrand et des Innocent; mais ce fut I'abnégation de soi, la
renonciation aux pompes mondaines et aux aisances de la vie,
T'appel au peuple. »

« Je dois faire observer cependant, sur ce passage , quil n'y
est fait aucune allusion au sujet des vers de Milton (1), sujet qui
répond mal & l'idée de pureté et de vertu ternies dont ils parlent.
Jappliquais ces vers & un sujet qui, au moment ol jéerivais,
me semblait leur étre mieux approprié, cest-d-dire & I'Eglise
catholique vue dans un certain exercice de sa puissance, en la
personne des deux papes.

»Jai peut-¢tre avaneé d'autres assertions empreintes d’exa-
gération , et cela alors que les assertions en elles-mémes étaient
irréprochables et vraies. Si vous me demandez comment un
individu a pu saventurer non-seulement a entretenir, mais
a publier pareilles opinions sur une communion si ancienne, si
répandue et qui a produit tant de saints, je réponds ce que je
me disais & moi-méme : « Ce langage ne m’appartient pas; je
ne fais, en quelque sorte, que suivre le sentiment commun des
théologiens de mon Eglise. Ils ont toujours usé contre Rome
d'un langage extrémement violent, méme les plus capables et
les plus savants d’entre eux. Je désire entrer dans leur systéme.

(1) Pour le lecteur peu familier avec la littérature anglaise, nous dirons
que les vers de Milton, tirés du premier chant du Paradis perdu, s’appliquent
au démon. On comprend Y'observation de I'auteur qui ne veut pas qu’on puisse
lui supposer I'intention de comparer au génie infernal les deux papes dont il
st question dans ce passage. (Vate du traducteur,)



ateifp =
In disant ce quiils disent, je suis & I'abri. Cette maniére de
voir est néeessaire & notre position. » Cependant jai des raisons
de craindre que ce langage ne puisse ¢tre attribué, en grande
partie, a un caractére impétueux, a Iespérance d'obtenir Fap-
probation de personnes que je respecte, et au désirde repousser
Paccusation de romanisme.

» Ces explications ne renferment pas une rétractation de ece
que jai éerit pour la défense de la doctrine anglicane; et,
comme je les donne par des raisons personnelles, je les donne
sans consulter qui que ce soit. Je suis aussi convaincu que
jamais, et je ne doute pas que les catholiques romains eux-
mémes ne conviennent que la doctrine anglicane est I'antago-
niste le plus fort de leur systéme, et méme le seul possible.
Si on doit résister & Rome, on ne saurait recourir d un autre
moyen. »

Il va sans dire que je rétracte aujourd’hui les argu-
ments auxquels j'avais recours, lors de la publication de
la piéce qui précéde, en tant qulils touchent a FEglise
de Rome, ainsi que le langage dont je me servais pour
les exprimer.

Littlemore , 6 octobre 18%3.

POST-SCRIPTUM.

Depuis que les lignes qui précedent ont été éerites,
lauteur est entré dans I'Eglise catholique. Il avait T'in-
tention et le désir de voir paraitre ce volume avant de
prendre formellement cette résolution. Mais, tandis que
I'impression s'avancait, il sentit en lui une conviction si
claire de la veérité de la conclusion & laquelle ménent les
questions qu'il traite, qu’il ¢tait inutile de délibérer plus
longtemps. Les circonstances lni ont bientdt apreés fourni
l'occasion d’agir d’'une maniére conforme & sa conviction,
etil a senti qu'il n’avait aucan motif légitime de différer.




g il

Son premier acte, en se convertissant, a été de pré-
senter son ouvrage aux autorités ecclésiastiques compeé-
tentes ; mais elles ont refus¢ cette offre, sur ce motif
qu'il était éerit et imprimé en partie avant que l'auteur
fut catholique, et que U'ouvrage aurait une influence plus
persuasive sur le lecteur, quand celui-ci saurait qu'il le
lit tel que auteur l'a écrit.

11 est & peine nécessaire d’ajouter que auteur soumet
maintenant an jugement de I'Eglise toutes les parties de
son livre, car il désire que toutes ses pensces sur les sujets
dont il traite soient conformes a sa doctrine.



i

aL._J e 'vnmwwq
! .Ex.A»J[ I Ly TR (AL
f],vl Ot G | 1 il "'.‘- Hlin'ﬁ”m.,l‘\n'c'j Y8 L l.'_'
s3I ki Y bt ofnkl 8 r‘rrm'mal"ﬂ 11 LT e b LT
L 1 | !rl’nﬂ”‘l T S R
o o ST “'hbl. ARUH S

i

| i.'.'l"h, ;:}' i ol g r.:" Sy A

‘v-q” ) ’A"

Vil b 7‘;. Vi ! &



INTRODUCTION.

Le christianisme remonte & une assez haute antiquité pour
quil nous soit permis de le classer parmi les faits de Ihistoire
du monde. Son génie, son earactére, sa doctrine, ses préceptes
et son but ne sauraient étre traités comme des matiéres d’opi-
nion privée ou de simple déduction, autrement on devrait
considérer comme telles les institutions de Sparte ou la religion
de Mahomet. On peut faire légitimement du christianisme le
sujet de bien des théories. On peut se demander : Quelle en
est I'excellence morale et politique? Quel rang il doit occuper
dans l'ordre des idées et des faits recus? Est-il divin ou humain,
est-ce une création originale ou une composition éclectique, ou
bien est-il T'un et I'autre & la fois? Jusqua quel point se
montre-t-il favorable & la civilisation et a la littérature ? Enfin
le christianisme est-il Ta religion de tous les temps, ou seule-
ment celle qui convient & un état particulier de la société? Ce
sont la des questions posées sur le christianisme considéré
comme fait, ou des explications données de ce fait. Elles sont
des opinions qu'on peut discuter; mais c’est a un fait avéré
qu'elles ont rapport; elles sont fondées sur I'hypothése que le
christianisme est un fait dont la réalité doit étre jugée comme
celle de tout autre fait; et certes elle I'a ét8 au moins en masse,
4 moins qu'on ne tienne aucun compte du témoignage de tant
de siécles. Le christianisme n’est pas le réve de P'étude ou du
cloitre. Personne ne le cherche plus dans la lettre morte des
documents ni dans les théories de Tesprit individuel; il est
devenu, en quelque sorte, propriété publique. « Ses accents

BisLiot. mist. 6° ANxEE. 7 ouvR. 2



— 14 —

ont retenti dans toute la terre, » et « ses paroles ont été portées
jusquaux extrémités du monde. » Dés le principe, il a cu une
existence tout objective, et il S'est posé en face du genre
humain. Le monde est sa demeure ; pour le eonnaitre, il faut
done le chercher dans le monde, et écouter le témoignage que
le monde porte de lui.

Dans ces derniers siceles, on a admis I'hypothése que le
christianisme n’appartient pas au domaine de I'histoire, qu’il
n'est pour chaque homme que ce que chaque homme le eroit
etre, etrien de plus ; qu'ainsi il nest qu'un simple nom appliqué
4 un certain nombre de religions, différant entre elles, mais
réclamant toutes la méme dénomination, non paree que toutes
pourraient assigner une seule et méme doetrine qui leur sert
de base commune, mais parce qu'il existe ci et 1a quelques
points de concordance qui les lient les unes aux autres. On a
encore soutenu, au moins implicitement, que toutes les seetes
actuelles du christianisme sont dans I'erreur, parce qu'aucune
d’elles ne le représente tel quiil fut enseigné par Jésus-Christ et
ses Apotres ; on prétend quiil a disparu du monde, pour ainsi
dire,, dés sa naissance, et quil a été remplacé aussitot par une
ou plusieurs imitations qui se sont appropri¢ son nom, bien
qu’elles n’eussent hérité que d'une partie de son enseignement.
De plus on prétend quiil a toujours existé et qu'il existe eneore
aujourd’hui parmi les hommes, mais comme une doetrine
seeréte et eachée qu'une influence surnaturelle fait revivre ¢a
et la dans le coeur de quelques individus, et qui ne se manifeste
au monde que par des lueurs, des rayons fugitifs, suivant le
nombre ou la position des initiés, et leurs rapports avee les
¢vénements de leur temps.

Voila ee qu'on dit et ee qu'on pense avee plus ou moins de
préeision. 1l nous suffira de faire observer que tout ceci n’est
qu’une hypothé¢se qui ne saurait occuper notre temps ni notre
attention, a moins qu'on ne produise les faits sur lesquels elle
repose, ou qui la justifient. Jusqu'a ee qu'il nous soit démontré
que nous devons considérer la question sous un autre point de
vue, il est naturel, ou plutot néeessaire, sclon notre maniére




MR

de proeéder en pareil eas, de penser que la société ehrétienne,
laissée sur la terre par les Apotres, suivait la religion & laquelle
ils l'avaient convertie. Nous devons conclure , puisque le chris-
tianisme a débuté par se manifester au genre humain, quil se
manifeste encore ouvertement, d’autant plus que les prophéties
Font annoncé comme devant exercer dans le monde une
puissanee visible et souveraine, et que tous ces caractéres se
retrouvent dans cette forme du christianisme qui est celle de
Thistoire et qui en porte ordinaircment le nom. Ce n'est done
pas une légére présomption, mais clest tout simplement s’abs-
tenir d’'admettre arbitrairement un prineipe qui nous eonduirait
nécessairement au seepticisme le plus affligeant et le plus ab-
surde (1), que d’affirmer que le christianisme des deuxiéme,
quatriéme, septicme, douziéme, seizitme siécles et des si¢eles
intermédiaires, est le méme dans sa substance que celui en-
seigné au premier siécle par Jésus-Christ et ses Apotres, quelles
que soient les modifications en bien ou en mal que les années
ou les vicissitudes des affaires humaines y aient apportdes.

Je ne nie pas la possibilité abstraite de.grands changements.
1l est concevable, au moins en idée, qu'a Faide d’adroites inno-
vations de temps , de licux et de personnes, on ait substitué
au christianisme primitif un christianisme de contrefacon qui a
pu étre modifié et changé, jusqu’d ec que, suivant le proverbe
vulgaire, la lame et le manche aient été successivement renou-
velés, ce qui veut dire que le christianisme aurait perdu son
identité, mais non sa continuité. Nous disons que ¢’est IA une
chose possible , mais non avérée. Le onus probandi pése sur
ceux qui affirment ce que, sans se faire violence, on ne peut
admettre. Pouvoir absolument douter d'une chose n’autorise
pas le refus dy croire.

Aussi quelques éerivains ont entrepris de chereher des raisons
historiques pour justifier leur refus d’en appeler & T'histoire. Ils
disent qu'en parcourant Phistoire du christianisme ils trouvent
ses doctrines si diversement présentées, et soutenues dune

(1) Voir dans les Tracts for the Times, ne 83, V'article sur les Difficultés du
Laititudinarianisme.



T 1

maniére si contradictoire par ceux qui les professent, que,
quelque naturel que cela puisse étre @ priord, il est inutile, par
le fait, de chercher dans Fhistoire Ia maticre de cette révélation
accordée aux hommes. Ils soutiennent qu'ils ne sauraient étre
chrétiens d'aprés Phistoire, lors méme qu'ils le voudraient. Ils
ajoutent , avee Chillingworth : « Il y a des Papes contre des
» Papes, des Conciles contre des Conciles, des Péres contre
»d'autres, ou en contradiction avee eux-mémes; la décision des
» Péres d’'un siéele est eontraire & la déeision des Péres d'un
»autre sicele; I'Eglise d'une époque est opposée i I'glise d'une
»autre époque. » Et Fon peut accorder & eeux qui pensent ainsi
que , tandis que la raison suggére une enquéte historique
comme moyen d'arriver & la connaissance du christianisme, elle
ne saurait leur garantir qu'ils ne trouveront pas en chemin
quelque diffienlté qui arrétera leur marche et les empéchera
d’arriver & un résultat satisfaisant. L'éloignement ou la proximité
des temps, la rareté ou I'abondance des matériaux, la multi-
plicité des détails, la profondeur et la complication du systéme.
le mélange subtil de I'enseignement recu et de Topinion indi-
viduelle ; le désordre inévitable dans toute masse de faits
historiques , la diflicult¢ de trouver un point de vue d'ou
I'homme né & 'ombre proteetrice de la révélation, puisse arriver
a en prendre sans partialité une idée extérieure et générale, ce
sont lades considérations qui pourraient donner licu de eraindre
que Thistoire, tout en étant le vrai moyen de déterminer le
caractére du christianisme, ne puisse pas étre en pratique
employée d'une manicre satisfaisante pour arriver & ce but.

On ne saurait nier que cette erainte ne soit juste dans une
certaine mesure. Je dis en une certaine mesure, car elle eesse
de T'étre , si on soutient que eclui qui ferait des recherches
historiques n'obtiendrait pas une impression bien nette de ce
qu'était le christianisme, et certaines vues générales de sa
doctrine, de ses principes et de ses traits caraetéristiques. La
nature et le earactére de la religion sont des faits eonstants ;
personne ne peut s’y tromper, quon laccepte ou quon la
repousse. Personne, par exemple, ne dira que le christianisme



.

n'ait pas toujours enscigné la bienfaisance et la miséricorde ;
quil ait sanetionné Tinjustice ou toléré Iimpureté ; que son
esprit soit seeptique; qu'il mait pas posé en principe Peflicacité
des sacrements et des mystéres. Des traits qu'on ne saurait
méconnaitre se dressent hardiment devant nous, lorsque nous
consultons. les monuments du passé pour chercher ce quiils
peuvent nous donner. Ils peuvent étre quelquefois obseurs ,
incomplets peut-étre, mais ils sont positifs ; on y voit au moins
ce qu’ils ne sont pas, ee qu’ils ne peuvent étre. Quel que soit le
christianisme historique, il ne saurait étre le protestantisme. Sl
y eut jamais une vérité incontestable, cest certainement celle-1a.

D’ailleurs le protestantisme Fa toujours senti. Je ne dis pas
que chaque éerivain protestant I'ait senti : car ce fut d’abord une
sorte de mode, au moins comme argument de rhétorique contre
Rome, d'en appeler aux si¢cles passés, au moins & quelques-
uns ; mais le protestantisme , considéré eomme un tout, le com-
prend et I'a compris. On e voit dans la détermination & laquelle
nous avons fait allusion, de mettre de edté tout ehristianisme
historique, et d’en former un nouveau tiré de la Bible seule :
les hommes n’auraient jamais abandonné I'histoire si elle ne leur
eut fait défaut. On le voit encore par la négligence oit est
tombée I'étude de Phistoire ecclésiastique, négligenee si grande
en Angleterre , méme au scin de I'glise anglicane. Notre
religion populaire connait & peine les douze siéeles qui se sont
éeoulés entre le concile de Nicée ct cclui de Trente, si ee n'est
qu'elle en tire un ou deux faits pour appuyer ses libres inter-
prétations de certaines prophéties de saint Paul ct de saint Jean,
Cest bien triste & dire, mais le principal, peut-étre le seul
éerivain anglais qui ait quelque droit & étre considéré comme
historien ecelésiastique , est I'impie Giblon. Le protestantisme
allemand,, d'un autre coté, a été plus hardi; il a porté un coup
d'eeil froid et attentif sur le christianisme de dix-huit eents ans,
et il avoue franchement n’y voir qu’une religion humaine, T'in-
cident d’'une période de I'humanité. Il le considére comme un
synerétisme d'opinions diverses s'élevant en temps et licu, et
formant entre elles toutes les combinaisons que leur caractére



= g

distinctif peut admettre. Il le regarde comme la religion de I'en-
fance de T'esprit humain, comme un phénoinéne curieux pour
la philosophie.

La différence que nous avons dit exister entre e protestan-
tisme et le christianisme historique est vraie, soit que 'on con-
sidére cclii-ci dans les si¢eles primitifs ou dans les derniers
siceles. Les protestants ne peuvent guére miecux accepter la
période qui a préeédé le concile de Nieée que eelle qui a suivi le
concile de Trente.

Jai dit quelque part, relativement & eette eirconstanee : « Le
protestant doit fore¢ment convenir de ecla, ear, si un systéme
de doctrine comme eelui qu'il veut faire prévaloir a jamais existé
dans les premiers siéeles , il a été emporté comme par un déluge,
soudainement, silencieusement, et sans laisser derric¢re lui la
moindre trace; par un déluge venu dans une nuit et qui aurait,
avant I'anbe matinale, submergé, détruit, renversé, enlevé
tout ce qu'il efit trouvé dans 'Eglise, de sorte que le lendemain
matin, lorsq’on s'éveilla (1), la race de ses fidéles n’était plus
que cadavres. Oui, ils étaient non-seulement morts, mais
enterrés sans une pierre sépulerale. Les eaux les ont submergés ;
pas un n'a été sauvé ; ils se sont enfoncés comme du plomb dans
Cabime de la mier (2). Contraste étrange, en vérité, a la fortune
d'sratl, qui est le type de lhglhc' \]ors Iennemi fat sub-
mergé, et Israél le vit inanimé sur le rivage de la mer ().
Mais ensuite il semblerait que les eaux, Sortant comme un
torrent de la gueule du serpent (1), aient couvert ses témoins,
de sorte que pas méme lewrs corps ne reposent dans les rues de
la grande cité (5). Que le protestantisme choisisse un point
quelconque de ses doetrines; qu'il prenne sa maniére de con-
sidérer I'état de grice, les cérémonies, la superstition , ses
notions sur la foi, sur la spiritualité du culte religicux, son refus

1) Lib. 1v, Rez. 19, 33.
(2) Exod., xv, 10.

(3) Exod., x1v, 31.

(4) Apoe., xtr. 13,

(8) 1bid , x1, 8.




i) A

de reconnaitre la vertu des sacrements, la mission du sacer-
doce, I'glise visible, ou encore sa doctrine sur Tefficacité
divine des Eeritures comme instrument destiné 2 I'enseignement
religicux, et qu'il examine ensuite s'il trouvera dans lantiquité.,
telle que nous la connaissons, quelque appui & ces doetrines.
Non : il doit eonvenir que le prétendu déluge a accompli son
wuvre ; et qu’a son tour il a disparu ; il a été englouti sans misé-
ricorde, comme lui-méme avait été sans miséricorde (1). »
Ainsi done, il est facile de s'assurer que le protestantisme
n'est pas le christianisme de Phistoire ; mais reste un point sur
lequel les études historiques ne peuvent pas si facilement nous
satisfaire. L’histoire peut bien nous fournir une esquisse de cette
divine religion; mais clle ne peut que difficilement nous en
donner le tableau clair ct complet; les traits seuls qu'elle nous
trace suffisent pour condamner le protestantisme , mais ils sont
insuffisants pour imprimer dans nos ames I'image vivante du
ehristianisme. Une connaissance confuse et incompléte n'est pas
une connaissance. S'en contenter, ce serait tomber dans les
mémes défauts que les jeunes gens qui n'ont pas encore achevé
leurs études; ils emploient des mots sans signification; ils
mangquent de précision et de clart¢ dans leurs idées, et ne dis-
tinguent pas ce qu'ils savent de ce quils ignorent. Cest la un
grand défaut d'esprit dont il faut nous corriger. Or la difficulté
pour nous c'est de franchir les bornes de eette demi-connais-
sance du christianisme, si nous prenons I'histoire pour guide;
c'est d'obtenir d'elle , en maticre de foi et de pratique, des vues
si claires et si ecomplétes qu'elles puissent nous servir 4 chaque
instant de notre vie, des réponses préeises a des questions pré-
cises, des décisions justes entre lerreur et la vérité, des expli-
cations de ses propres contradictions , ¢t des régles pour bien
apprécier ce qu'elle nous transmet. L’histoire nest ni un sym-
bole, ni un catéchisme; clle donne des lecons plutot que des
régles; elle ne peint pas sur Ia toile les détails qui furent fami-
liers aux milliers de personnes dont les actes et la destinée sont

(1) Tiglise des Péres (Church of the Fathers), p. 327.



A0

enregistrés dans ses annales. Elle est telle de sa nature, et 'on
ne saurait remédier pleinement & ce défaut. Cest i une vérité
dont nous ne voulons pas disconvenir ; eependant il est possible
de poser des principes dont on puisse se servir avee beaucoup
de suceeés comme de clefs pour nous ouvrir la voie par laquelle
nous pourrons pénétrer dans le dédale de faits que nous présente
I'histoire , pour nous rendre eapables d’en expliquer les aspects
variés, de les classer et de les coneilier.

11 s’agit done de trouwer une telle clef pour expliquer le témoi-
gnage de Fhistoire en ce qui regarde la doetrine chrétienne, et
I'on s'est imaginé en avoir trouvé une dans le eélébre dictum de
saint Vineent ; ¢'est-a-dire on a cru y trouver une méthoede pour
donner raison de toutes les variations que nous trouvons dans
les témoignages historiques qui coneernent le christianisme,
pour séparer la doctrine qui fait autorit¢ de ee qui n'est qu'une
opinion, pour rejeter ce qui est erroné, combiner et former une
théologie. Ce principe, que le christianisme est ce qui a été cru
en tout temps, en tous liewx et par tous, semble certainement
nous promettre une solution des difficultés , une méthode d’ex-
pliquer les faits de T'histoire qui nous rende eapables d'en tirer
les conséquences légitimes. Quoi de plus naturel que des théo-
logiens et des assemblées d’hommes énoneent quelquefois leur
propre opinion, parlent quelquefois d’aprés la tradition? Quoi
de plus naturel quindividuellement ils disent certaines choses
par entrainement, dans un moment de vivacité ou d’empor-
tement, d'aprés des conjectures, ou méme qu'ils parlent de ce
qu'ils ignorent? Quoi de plus certain qu'ils doivent tous avoir été
instruits et catéchisés conformément a la eroyanee des Apotres?
Quoi de plus évident que ce qui n’était que leur propre opinion
portait une empreinte particuliére qui le distingue facilement de
ce qui a également sa source dans Ie jugement privé de leurs
fréres? Quant & la doetrine commune i tous, au contraire, on
peut par ccla méme conelure qu'elle a une origine autre que
T'opinion privée des individus. Elle était évidemment une pro-
prict¢ publique dans laquelle tout le monde avait un intérét
commun, et le concours de tant de témoignages nous autorise




1k

par le fait & lui attribuer une source apostolique. Cette régle
nous présente au premier abord une méthode simple et facile
pour coordonner les faits variés que nous transmet I'histoire; et
elle a en sa faveur une probabilité @ priori telle que rien ne nous
autoriserait & la négliger, si ce n’était quelle nous fait défaut
lorsque nous essayons de lui donner une application pratique.

Telle est la régle d'interprétation historique suivie par les
théologiens de I'école anglaise. Cette interprétation repose sur
une imposante vérité ; elle nous offre un principe intelligible,
et elle a un air de vraisemblance. Elle est dans le génie anglican,
ou, pour ainsi dire, eile est née avec lui; elle tient un juste
milieu , en ce qu’elle ne rejette pas autorité des Péres, tout en
ne reconnaissant pas celle du Pape. Elle établit une simple régle
pour apprécier la valeur de chaque fait historique & mesure quil
se présente, et en méme temps qu'elle éléve un boulevard contre
Rome, eclle livre assaut au protestantisme. Voila ce qu'elle
promet; mais la grande difliculté est de I'appliquer aux cas par-
ticuliers. La régle sert mieux & déterminer ce que n'est pas le
christianisme qu'a dire ce qu'il est. Elle est sans réplique eontre
le protestantisme, et en un sens, elle est sans réplique aussi
contre Rome ; mais alors elle devient, dans le méme sens, sans
réplique contre PAngleterre. Elle frappe Rome a travers I'An-
gleterre. Elle peut ¢étre interprétée de I'une de deux maniéres :
si on la restreint afin de prouver que le symbole de Pie IV est
une superfétation pour le catholicisme, elle devient en méme
temps une objection au symbole d'Athanase; et, si on I'étend
assez pour admettre les doctrines conservées par I'Eglise d’An-
gleterre, elle cesse d'exclure certaines doctrines de Rome
rejetées par cette Eglise. Elle ne peut i la fois condamner saint
Thomas et saint Bernard, ct défendre saint Athanase et saint
Grégoire de Nazianze.

Les défauts de cette Régle, lorsquion vient & en faire une
application pratique, ont déja été sentis par eecux mémes qui
s'en prévalent. Un auteur a dit : « La Régle de saint Vineent
n'a pas un caractére démonstratif ou mathématique, mais un
caractére moral ; et pour l'appliquer, il faut un jugement pra-



= 9 =

tique et beaucoup de bon sens. Par exemple, qu'a-t-on voulu
dire par enseignées en tout temps? Est-ce que cela signifie dans
ehaque sicele,, dans chaque année ou dans chaque mois? Est-ce
que en fous liewx signifie dans chaque pays ou dans chaque
diocese? Et par le consentement des Péres nous oblige-t-on a
produire le témoignage direct de chacun d’'eux? Combien de
Péres, combien de lieux, combien d'exemples faut-il pour satis-
faire aux exigenees de la Régle proposée? Il y a done, d'apres
la nature méme de I'épreuve, une condition qui ne sera jamais
remplie d'une maniére aussi satisfaisante qu'on et pu le désirer.
Cette régle admet une application plus ou moins sévére; et
quant au degré de sévérité que 'on doit exiger dans telle et
telle circonstance, on se décidera par les mémes prineipes qui
nous guident dans la conduite de la vie, qui nous déterminent
dans les affaires politiques, le commeree, la guerre, principes
qui nous conduisent & accepter la révélation, bien que nous ne
puissions nous appuyer que sur des probabilités, comme ils
nous conduisent & croire & I'existence d'un eréateur intelligent,
bien que nous ne puissions nous appuyer que sur des arguments
qui nous donnent, non pas une démonstration mathématique ,
mais une certitude morale (1). »

Telles étaient les coneessions faites par I'éerivain ; puis il
ajoutait :

«Ce caractére de la régle de saint Vineent la recommandera
aux disciples de I'école de Butler (2), parce qu'elle s'aecorde
avee I'analogie de la nature; mais elle offre une véritable éehap-
patoire & ceux qui ne veulent pas se laisser convainere, échap-

(1) Proph. Offic., p. 63, 69, 2° edit.

(2) Butler, évéque de Durham, autenr d'une Défense du Christianisme,
qni a une grande influence & Oxford. Afin de rendre ce passage intelligible .
nous donnons une analyse de I'argument de Butler. Il montre que les mémes
difficultés dont les incrédules se prévalent pour rejeter le Christianisme
peuvent se faire aussi contre la religion naturelle; et, par conséquent, ceux
qni refusent de croire & la révélation A cause de ces difficultés, devraient, s'ils
veulent étre conséquents, devenir athées. Il expose aussi la grande analogie
qui existe entre l'ordre de la nature et I'ordre de la grice, comme il est com-
pris par les chrétiens. et en tire la conclusion qu'ils ont également Dien pour
auteur. (Note du traducteur.)




Etegils
patoire dont les protestants et les catholiques ne sont pas peu
empressés de profiter. »

Tel estle langage des controversistes , qui sont plus occupés
dattaquer les autres que de se défendre eux-mémes. Mais de
semblables expédients ne sont-ils pas néeessaires pour la théo-
logie anglicane?

Le méme auteur dit ailleurs : «Il y a une doctrine qu'on ne
peut attribuer aux saints Péres avee la plus légére vraisem-
blance , qui n’a pas le moindre titre & étre mise au nombre des
vérités catholiques : Cest celle que saint Pierre et ses sueces-
seurs furent et sont évéques universels, que toute la chrétienté
est leur diocése, dans le sens que les mémes pouvoirs n’appar-
tenaient pas aux autres apdtres et n’appartiennent pas actuelle-
ment aux autres évéques (1). » Cela est trés-vrai, s'il est néces-
saire, pour qu'unc doctrine soit regardée comme catholique ,
qu'elle soit formellement énoncée par les Péres, d'une maniére
générale, depuis le premier d’entre eux; mais alors, d’apres
cette maniére de procéder, la doctrine de la suceession apos-
tolique dans l'ordre épiscopal «n’a pas la moindre prétention a
étre une vérité catholique. »

L ¢éerivain sentait la difficulté ol son éeole se trouvait placée,
et il a essayé de la surmonter en la niant. Il voulut soutenir que
les doetrines sacrées , admises par IEglise d’Angleterre dans ses
" Articles, ont été enseignées dans les temps primitifs avee une
clart¢ que ne saurait revendiquer I'Eglise romaine en faveur des
doctrines qui la earactérisent.

« Nous affirmons avec confianee, » ajoute-t-il dans une autre
publication, « qu’il n’y a pas dans le symbole d’Athanase un
seul article concernant Y'Inearnation, qui n’ait été antieipé dans
la controverse avee les Gnostiques. L’hérésie appollinarienne ou
nestorienne n'a pas soulevé une question qui ne puisse étre
décidée par les paroles d’Irénée et de Tertullien (2). »

Ceci peut étre considéré comme vrai. On peut aussi admette
(et nous aurons occasion de revenir sur ce sujet) qu’il y a aussi

(1) Proph. Offic., p. 221.
(2) British Critic, juillet 1836, p. 193.



S T

un consentement clair dans I'glise, avant le concile de Nicée |
sur les doetrines de la eonsubstantialité de Notre-Seigneur, et
de sa codternité avec le Pére Tout-Puissant. Nous admettons
que toutes les doetrines relatives & Notre-Seigneur ont été entié-
rement et uniformément professées par la primitive Eglise ,
quoique non ratifiées formellement en concile. Mais il en est
tout autrement de la doctrine catholique de la Trinité. Je ne
vois pas dans quel sens on pourrait dire qu'il y a en sa faveur un
consentement des premiers théologiens, & moins quil ne soit
possible d'invoquer en méme temps ce sens pour certaines doe-
trines de I'Eglise romaine,, que nous allons mentionner. Clest
1 un point que l'auteur des passages que nous avons cités aurait
du murir et peser plus soigneusement dans son esprit; mais il
semble s'étre imaginé que I'évéque Bull a prouvé, par des
passages tirés des Péres des premiers siéeles, lancienneté de la
doctrine catholique sur la sainte Trinité aussi bien que celle
touchant Notre-Seigneur.

Or, on doit s'entendre clairement sur ce que doivent établir
ceux qui chercheraient & prouver ce point. Il va sans dire que la
doctrine méme de la divinité de Notre-Seigneur donne & entendre
et renferme en partie celle de la Trinité. Mais I'implication et
I'induction tiennent & un ordre de preuves tout autre que celles
qui nous ont oceupé jusqu'ici. De plus, les assertions d'un Pére
particulier peuvent eertainement avoir un trés-grand poids ;
mais I'opinion d'un théologien ne saurait équivaloir & une chaine
d'autorités. Pour satislaire aux exigeneesde la régle anglicane, il
nous faut une docetrine compléte, clairement énoncée par tout
une Eglise. La vérité eatholique en question est composée d'un
nombre de propositions isolées, dont chacune , soutenue séparé-
ment, est une hérésie. Afin done de prouver que tous les éeri-
vains anté-nicéens I'ont enseignée,, il ne suflit pas de démontrer
que chacun d’eux est allé préeisément assez loin pour étre héré-
lique; ce n'est pas assez de prouver que I'un a soutenu que le
Fils est Dieu (ainsi le firent les sabelliens et les macédoniens) ,
qu’un autre a dit que le Pére n'est pas le Fils (telle fut Iopinion
des ariens), celui-la que le Fils est égal au Pére (comme les tri-

R



ey

théistes), enfin quil n'y a qu'un Dieu (comme les unitairiens).
— Ce n'est pas assez de prouver que plusicurs ont attaché en
quelque facon une triple puissanee & l'idée du Tout-Puissant
(car c'est ce quiont fait la plupart des hérétiques, et ils ne pou-
vaient gucre penser autrement, dés qu'ils acceptaient le Nouveau
Testament); mais nous devons montrer que toutes ees asser-
tions, et d’autres encore, ont été avancées par un assez grand
nombre de témoins séparés, pour nous autoriser a regarder
leur témoignage eomme wn consentement de docteurs. I1 est vrai
que la professnon subséquente de cette doctrine dans T'Eglise
universelle erée la présomption qu'elle était recue avant d'étre
professée, et il est juste d'interpréter les premiers Péres par les
derniers. Cela est vrai, et on peut appliquer ee principe 2 telles
autres doctrines que eelle de la bienheureuse Trinité dans
I'Unité ; mais le Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus,
entendu comme il I'est ordinairement par les théologiens anglais,
madmet pas plus les preuves par présomption que les preuves
par implication. Ce qu'il nous faut, c’est un nombre suffisant
de témoignages anté-nieéens, dont chacun devance distincte-
ment le symbole d’Athanase.

Passons maintenant en revue le témoignage purement histo-
rique sur ee sujet; on ne doit pas supposer que je taxe d’hérésie
les saints personnages dont les paroles n'ont pas toujours été
suflisamment formelles ou exactes pour prévenir ectte impu-
tation. Cela posé, d’abord, les symboles des premiers temps du
christianisme, si on les prend a la lettre, ne font aucune men-
tion de cette doetrine catholique. Ils parlent bien d'une Trinité,
mais qu’il y ait du mystére dans eette doetrine, que les troés ne
soient qu'un, quils soient coégaux, coéternels, tous ineréés,
tous omnipotents, tous incompréhensibles, eela nest nullement
énoncé, et c'est ee qu'on ne pourrait jamais en reeueillir. Sans
doute nous croyons qu'ils Ie donnent 4 entendre, ou mieux que
cest ce quiils ont en vue. Dieu nous préserve de penser autre-
ment! Mais rien dans Ialettre de ees documents ne nous conduit
ii eette eroyance. Pour donner une plus profonde signification

Bisrtor. mist. 6° ANNEE. 17 OUVR. s



i PR =

a leurs ¢erits, il nous faut les interpréter par les temps pos-
térieurs. :

Il n’y cut, dans les si¢eles anté-nicéens, qu'un seul grand
concile doctrinal. Il fut tenu & Antioche, au milicu du troisi¢me
si¢ele, & l'occasion des innovations naissantes de I'école héré-
tique de Syrie. Alors tous les Péres assemblés, quelle quien fit
la raison, condamnérent, ou tout au moins retirérent, quand
on discuta la-dessus, le mot Homousion, qui fut recu a Niede
contre Arius comme lessymbole spéeial du eatholicisme (1).

Ensuite, les six grands évéques et saints de I'Eglise anté-ni-
céenne sont saint Irénée, saint Hippolyte, saint Cyprien, saint
Grégoire Thaumaturge, saint Denys d’Alexandrie et saint Mé-
thode. De ce nombre, saint Denys est accusé par saint Basile
d'avoir jeté les premi¢res semences de Parianisme (2). Le méme
Pére soutient que saint Grégoire s'est servi, en parlant de Notre-
Seigneur,, d'un langage qu'il ne consent & défendre que sous
prétexte d'un motif de réserve dans I'éerivain (5). Saint Hippolyte
<exprime comme sl ignorait T'éternclle filiation de Notre-Sei-
gneur (+); saint Méthode parle d'une manicre inexacte de I'In-
carnation (s), et saint Cyprien ne traite pas du tout de théologie
proprement dite. Tel est I'état incomplet de I'enseignement qui
nous reste de ces véritables saints, qui, de leur temps, ont ¢té
les fidéles témoins du Fils éternel.

(1) Ceci a été contesté, ainsi qu'il arrive pour presque tous les faits sur
lesquels tourne une controverse. Je ne crois pas nécessaire de montrer la pos-
<ibilité de soulever des objections relativement a des questions sur lesquelles
on peut dire que le monde s'accorde, par exemple, le ton entaché d'arianisme
que L'on remarque dans Eustbe.

(2) Sxedov ravrysi tig viv wepilpulloupivng doeBelag o Ths 22TX TO &vipoLov,
Jdyw , 0VTos Eotiv, Gox e vipsis fapey, 6 TpdTOg 2Vhpamols T CREPPATE TAPATYWY.
Ep. 1x, 2.

(3) Bull, Defens., F. n. 11,12, § vi.

{4) Les auteurs qui font la génération temporaire et ne parlent expressément
Jd'aucune autre sont les suivants : Justin, Athénagore, Théophile, Tatien,
Terwllien et Hippolyte. (Waterland, vol. 4, part. i1, p. 104.)

(5) « Levia sunt, dit Maran dans sa défense, qu in Sanctissimam Trinitatem
hic liber peccare dicitur, paulo graviora qua in mysterium Incarnationis. »
(Div. Jes. Christ., p. 827.) Un peu plus loin, p. 330, il ajoute : « In tertid
oratione nonnulla legimus Incarnationem Domini spectantia, qua subabsurds
dicta fateor, nego impi¢ cogitata. »




ol L

De plus, Athénagore, saint Clément, Tertullien et les deux
saints Denys, paraissent les seuls écrivains dont le style soit tou-
jours assez précis et assez systématique pour faire songer au
symbole d’Athanase. Si nous ne jugeons I'enseignement des
Péres que par cc qu’ils disent expressément, saint Ignace peut
étre considéré comme un patripassien, saint Justin comme un
aricn, ct saint Hippolyte comme un photinien.

De plus, trois éerivains sculement ont traité de la doctrine

dans les siéeles anté-nieéens ; ce sont : Tertullien, Origéne, et

nous pouvons ajouter Bus¢be, bien quiil ait vécu en partie dans
le quatriéme si¢ele. Tertullien est hétérodoxe sur la doctrine de
la divinité de Notre-Seigneur (1), et il tomba ultérieurement
dans I'hérésie ou le schisme. Origéne est tout au moins suspeet;
il doit étre défendu et expliqué plutdt que cité comme ortho-
doxe; enfin Euscbe était arien.

En outre, on peut mettre en question de savoir si aucun des
Péres anté-nicéens affirme distinctement 'unité numérique ou
la coégalité des trois personnes, excepté peut-étre I'hétérodoxe
Tertullien, et cela surtout dans un ouvrage écrit aprés quiil fut
devenu montaniste (2). Cependant, dans I'hypothése de ceux
qui interprétent la Régle de saint Vincent contre PEglise
romaine, nous ne devons siirement pas étre abandonnés pour
ces grands articles de doctrine au témoignage d'un siéele
postérieur.

L’évéque Bull dit que « presque tous les catholiques anciens
qui ont précédé Arius ont Pair d'ignorer la nature indivisible et
incompréhensible (fmmensam) du Fils de Dieu (5), » article
qui est expressément renfermé dans le symbole d’Athanase sous
la sanction de son anathéme.

Il faut rechercher, en outre, jusqu’a quel point le témoignage
que donnent les Péres anté-nicéens, pris séparément en faveur

(1) L’évéque Bull, qui est indulgent pour lui, convient cependant : « Ut quod
res est dicam, cum Valentinianis hic et reliquo gnosticorum grege aliquatenus
locutus est Tertullianus; in re ipsd tamen cum catholicis omnind sensit. »
(Defens., F. N. i, 10, § xv.)

(2) Ady. Prax.
(3) Defens., F. N.1v, 3, § 1.



s 9

de la divinité du Saint-Esprit, est direet et littéral. Nous ferons
seulement observer que saint Basile , au quatriéme sicele ,
voyant qu'il serait mis hors de 'Eglise par les Ariens, s'il appe-
lait distinctement du nom de Dieu la troisieme personne de la
sainte Trinité, sabstint soigneusement de le faire,, dans une
occasion ou ses ennemis cherchaient a le surprendre, et quand
quelques catholiques le trouvérent en faute ld-dessus, saint
Athanase prit sa défense (1). Eat-il été possible & un vrai chré-
tien, pour ne pas dire § un saint, de tenir une pareille conduite
dans un siécle postéricur? saint Basile eependant se conduisit
ainsi, et, quel qu'en soit le véritable motif, ee fait nous méne &
conclure que la Régle de saint Vincent, ainsi qu'elle est eoncue
des anglicans, nous fait défaut lorsque nous la confrontons avee
le témoignage des temps primitifs.

Qu'on ne suppose pas un seul instant que jattaque l'ortho-
doxie des théologiens primitifs, ou la force de leur témoignage
pour des examinateurs impartiaux; mais je les examine dans
Ihypothése de cette interprétation partiale de la régle de Quod
semper, néeessaire & ceux qui veulentse prévaloir de son autorité
contre 'Eglise de Rome. Et maintenant , quant  I'évidence posi-
tive que les Péres offrent en faveur de la doctrine catholique de
la Trinité, elle a été recueillie par le docteur Burton, et parait
se réduire aux deux chefs suivants : I'un est Fattribution de gloire
aux trois personnes & la fois, par les Péres et les Eglises, selon
une tradition non interrompue dés les premiers temps. Le se-
cond comprend certaines assertions distinctes de Péres parti-
culiers. Ainsi, nous trouvons le mot Trinité employ¢ par saint
Théophile, saint Clément, saint Hippolyte, Tertullien, saint
Cyprien, Origéne, saint Méthode; la circumincession divine,
la partie la plus distincte de la doctrine catholique, et T'unité
de puissance et de substance , sont professées avee plus ou moins
de clarté par Athénagore, saint Irénée, saint Clément, Ter-
tullicn, saint Hippolyte, Origéne, et les deux saints Denys.
Voila a peu prés tous les témoignages.

(1) Basile, ¢d. Ben , vol. 1y, p. xcvj.




T 9g

Peut-étre nous dira-t-on que nous devons prendre les Péres
anté-nicéens dans leur ensemble, et les interpréter I'un par
Pautre. Cest supposer qu'ils sont tous d'une méme éeole, point
qui resterait & prouver; mais, apreés tout, il est méme douteux
que cela rendit l'argument plus fort. Par exemple, quant au
sccond eas, Tertullien est celui des Péres qui est le plus expli-
cite, et dont le travail est Ie plus formel dans ses expositions
de la doctrine catholique. « II serait a peine possible, » dit le
docteur Burton, aprés avoir cité un passage, « pour Athanase
lui-méme, ou le compilateur du symbole d’Athanase , d'avoir
parlé de la Trinit¢ en termes plus forts que ceux-ci (1). » Ce-
pendant Tertullien doit étre eonsidéré comme hétérodoxe sur
la doctrine de Iexistence éternelle de Notre-Seigneur (2). Si
done nous devons juger des autres Péres par Tertullien, nous
serons amenés A tirer cette conséquence quon aurait tort de
conclure que parce qu'un Pére est orthodoxe sur un point, il
Pest sur un autre, quoique ces deux points s'entrainent néces-
sairement l'un lautre, puisque, daprés cet exemple, les
expressions les plus exaetes sur un article de la foi sont compa-
tibles avec I'hérésic sur un autre, toutes les fois qu’elles ne
excluent pas en termes exprés.

Et de plus, quant & I'argument tiré des Doxologies, il ne
faut pas oublier qu'un des passages de saint Justin martyr ren-
ferme le culte des anges. « Nous honorons et nous adorons,
dit-il, Dieu et le Fils, qui est venu de lui, quinous a appris
ces choses, et la légion des autres bons anges qui le suivent et
lui ressemblent, ainsi qu'a I'Esprit prophétique (5). » Un uni-
tairien (s) arguerait de ce passage que la gloire et Ie culte rendu

(1) Ante-Nicene Test. to the Trinily , p. 69.

(2) « Quia et Pater Deus est, et judex Decus est, non tamen ideo Pater ct
judex semper, quia Deus semper. Nam nec Pater potuit esse ante Filium,
nec jude antex delictum. Fuit autem tempus, cum et delictum et filius non
fuit, quod judicem, et qui Patrem Dominus faceret.» (Contr. Herm., 3.)

(3) Yoir plus loin, vers la fin du volume, ot nous nous occuperons plus
longuement de ce passage.

(4) Je ne vois aucune raison pour ne pas admettre le titre d’unitairien aussi
bien que celui de presbytérien. L’crreur est généralement une vérité particlle.



SR N

i Notre-Scigneur par la primitive Eglise n’était pas plus défini
que celui que saint Justin était prét & concéder aux créatures.

Voila pour ee qui regarde la doctrine de la sainte Trinité.
Passons & un autre exemple. Il y a deux doctrines que l'on
associe généralement au nom d'un Pére des quatriéme et cin-
qui¢mne siécles, et en faveur desquelles il nest guére possible
d'invoquer un témoignage précis avant son temps : ¢'est le pur-
gatoire et le péché originel. La Régle de saint Vincent les admet
ou les exclut toutes les deux, selon quon la prend ou non rigou-
reusement au pied de la lettre. Mais, sil'on s'en sert comme
de la régle lesbienne (i), alors naturellement I'on peut lui faire
admettre le péché originel et exclure le purgatoire.

D’un coté, la notion de souffrances, d'¢preuves, de ehiti-
ment aprés cette vie, pour les fidéles trépassés, et autres formes
vagues de la doctrine du purgatoire,, ont presque un consente-
ment en leur faveur dans les quatre premicrs siéeles de I'Eglise,
quoique quelques Péres aient établi cette doctrine plus ouver-
tement et avee plus de préeision que d’autres. Clest, autant
quon peut s'en rapporter aux mots, la confession de saint Clé-
ment d’Alexandric , de Tertullien, de sainte Perpéwe, de
saint Cyprien, d'Origéne, de Lactance, de saint Hilaire , de
saint Cyrille de Jérusalem, de saint Ambroise, de saint Basile .
de saint Grégoire de Nazianze et de Nysse, de saint Chrysos-
tome, de saint Jérome, de saint Paulin et de saint Augustin.
Et d’un autre coté, les Péres sont d’accord, depuis le premier
d’entre cux, sur cette question que I'espéce humaine s'est res-
sentic plus ou moins des effets du péehé d’Adam.

Mais si ensuite nous considérons plus attentivement ces deux
doctrines : celle enseignant quentre la mort et le jugement il y
a un temps ou état de chatiment, et eelle qui nous apprend que
tous les hommes , descendant naturellement d’Adam déchu,
naissent, en conséquence , dépouillés de leur droiture origi-
nelle,, nous trouvons, d'une part, dans Tertullien, sainte Per-
pétue, saint Cyrille, saint Hilaire, saint Jérome, saint Grégoire

(1) Allusion & un passage d'Aristote. La régle lesbienne élait en plomb, et
se pliait en tous les sens. (Nute du Traducteur.)



S - e

de Nysse, & en juger d’aprés leurs paroles, des témoignages
préeis en faveur de la doctrine du purgatoire, tandis que per-
sonne ne soutiendra quil y ait un coneours aussi puissant d’au-
torités 4 Pappui de la doctrine du péché originel, quoiqu’il soit
difficile de rien statuer positivement sur I'enseignement des
Péres qui en ont traité, sans entrer a ce sujet dans une discussion.

Sur la question du purgatoire, il y avait, pour parler d'une
maniére générale, deux écoles : I'école greeque , qui admettait
une épreuve du feu par laquelle tous les hommes devaient
passer au dernier jour, et I'école d’Afrique, se rapprochant
davantage de la doetrine actuelle de I'liglise romaine. De méme,
les Grees et les Africains ou Latins différaient aussi dans leurs
vues sur le péché originel. On connait bien, sur la eroyance
des Grecs, le jugement de Hooker, quoiqu’il ne doive pas étre
pris a la lettre : « L'hérésie du libre arbitre était une meule au
cou des pélagicns; condamnerons-nous done sans miséricorde
tous ces Péres de I'Eglise greeque, qui, induits en erreur,
sont morts dans I'hérésic du libre arbitre (1)? » L'évéque
Taylor, en défendant une doctrine opposée, porte un témoi-
gnage semblable : « Le péché originel, dit-il, comme il est
eommunément expliqué aujourd’hui, n’était pas la doetrine de
I'Eglise primitive; mais, quand Pélage eut troublé le torrent
saint Augustin en fut si affligé, quiil le frappa et le troubla
encore davantage. Et véritablement je ne pense pas que ceux
qui souticnnent contre moi l'opinion de saint Augustin aient
bien réfléchi que je déclare moi-méme suivre les Péres qui
ont précédé, et que lui-méme a abandonnés, comme je 'aban-
donne moi-méme dans la question (2). » La méme opinion est
admise ou professée par Jansénius, Petau et Walch (5), hommes

(1) Of Justification (de la Justification), p. 26.

{2) Works,, vol. 1x, p. 396.

(3) Quamvis igitur quam maximé fallantur Pelagiani, quum asserant , pec-
catum originale ex Augustini profluxisse ingenio, antiquam vero Ecclesiam
illud plané nescivisse ; diffiteri tamen nemo potest, apud Grzcos Patres im-
primis inveniri loca qua Pelagianismo favere videntur. Hinc et C. Jansenius ,
« Graci, inquit, nisi caute legantur et intelligantur, prebere possunt ocea-
sionem crrori Pelagiano; » et D. Petavius dicit : « Graeei originalis fere cri-

minis raram, pec disertam mentioncm seriptis suis attigerunt. » ( Walch.
Miscell. Saer. , p. 607).



o A o

d'écoles si différentes, que nous pouvons considérer leur aecord
sur ce point comme une preuve de l'exactitude du fait. Un
éerivain postérieur , aprés avoir examiné les témoignages de tous
les Péres un & un, arrive & conclure d'abord que « l'lllglisc
greeque n'a sur aucun point favorisé Augustin, exeepté en en-
seignant que la mort vint du péehé d’Adam, ainsi (aprés le
temps de Méthede) qu'une sensualité extraordinaire et contre
nature. » Il dit ensuite que « I'Eglise latine affirmait , en outre,
qu'une dme souillée et edrrompue dans son fond a été transmise
par voie de génération & sa postérité (1), » doctrine niée depuis
par saint /\uﬂuctm et Hughsc, et enfin que ni les Grees, ni les
Latins n’ont soutenu la doetrine d'imputation. On peut observer,
en outre, que la doetrine du péehé originel ne parait ni dans le
symbole dcs apotres ni dans celui de Nicée.

Nous donnerons encore un exemple eomme specimen de
plusicurs autres : — Je m'avance & un de nos autels pour
recevoir la sainte Eucharistie; je n'ai aucune espéee de doute
dans Pesprit sur le don que ce sacrement renferme ; je mavoue
A moi-méme ma croyance, et je me rappelle les bases sur
lesquelles elle repose. « La présence du Christ estici, ear elle
suit la conséeration ; la conséeration est la prérogative des
prétres, et les prétres sont faits par Fordination ; or, I'ordination
vient en droite ligne des Apotres. Quels que soient nos autres
malheurs, ehaque anneau de notre chaine est intact; nous avons
la succession apostolique; nous avons la forme canonique de
conséeration : done nous recevons ce don ineffable. » Ici cette
question se présente & mon esprit : « Qui vous a parlé de ce don
cbleste? » Je réponds : « Je I'ai appris des Péres. Je erois en la
présence réelle , parce quils en rendent témoignage. Saint
Ignace I'appelle le reméde de Uimmortalité ; saint Irénée dit que
Notre chair devient incorruptible et participe ¢ la vie et d les-
perance de la résurrection, parce qu'elle est nourrie du corps et
du sang de Notre-Seigneur Jésus-Christ; que I'Eucharistie se
compose de deux choses : lune terrestre et Uautre céleste (3).

(1) Horn, Comment. de Pece. Orig. , 1801, pag. 9S.
(2) Her., 1v,18 § v,




e

Origéne et peut-étre Magnés aprés lui disent : Ce n’est pas une
figure dw corps du Seigneur, mais son propre corps; et saint
Cyprien parle en termes aussi terribles que possible de ceux qui
le profanent. Je me range avec eux, et je erois eomme eux. »
C’est ainsi que je réponds, puis ecettc pensée me revient a
Vesprit : « Et les mémes anciens Péres ne rendent-ils pas témoi-
gnage d'une autre doetrine que vous désavouez? N'étes-vous
pas comme un hypocrite , les écoutant quand vous voulez , et
restant sourd A leur voix quand il vous plait? Comment pré-
tendez-vous vous identifier avee les saints quand vous ne
marchez qu'a demi avee eux? Car de quoi parlent-ils le plus
souvent , de la présence réelle dans T'Eucharistie, ou de la
suprématic du Pape ? Yous aceeptez le plus faible témoignage et
vous rejetez le plus grand. »

En vérité, quelque rares que soient les doeuments anté-
nieéens sur la suprématie papale, ils sont infiniment plus nom-
breux et plus précis queles témoignages en faveur de la présence
réelle, témoignages se réduisant & quelques passages du genre de
ceux que nous venons de eiter. D’autre part, 'évéque Kaye (1)
fait cette remarque sur un passage de saint Justin : « Le Nourry
donne & entendre que saint Justin a soutcnu la doetrine de la
transsubstantiation ; & mon avis, c'est bien plutot celle de la
consubstantiation , puisque saint Justin appelle les espéces con-
sacrées pain et vin, tout en disant qu’elles ne sont pas un pain
et un vin ordiraires (2)... Nous pouvons done en conclure que,
quand il les nomme corps et sang du Christ, il parle d’une
maniére figurée. » « Saint Clément, » observe le méme auteur,
« dit que I'Eeriture appelle le vin un symbole mystique du saeré
sang..... Saint Clément donne diverses interprétations aux
paroles de Jésus-Christ dans 1'Evangile selon saint Jean, vi,
lorsqu’il parle de sa ehair et de son sang; mais dans aucun cas
il ne les interpréte littéralement..... Son sentiment parait avoir
été qu’en participant au pain ct au vin dans I'Eucharistie, l'ame

(1) L’évéque actuel de Lincoln, auteur de quelques ouvrages sur les Péres.
(Note dw Traducteur.)

(2) Justin , martyr, ch. 1v.



Rialr o Raall
du fidéle est unie & I'Esprit-Saint, et que, par eette union, le
principe de I'immortalité est incorporé & sa chair (1). » « Il a éwé
suggéré par quelques auteurs, » dit Waterland , « que Tertullien
a compris que dans le passage de saint Jean il n’est question
que de la foi, de la doetrine ou d'actions spirituelles ; d’autres
le nient fortement. » Aprés avoir cité le passage en question ,
il ajoute : « Tout ce que F'on peut justement recueillir de ce
passage confus, cest que Tertullien a appliqué au Verbe le
pain de vie dont parle saint Jean, en le fesant quelquefois
verbal , quelquefois substantiel , brouillant les idées de la
manicre la plus perplexe, de sorte qu'on ne saurait s'en faire
une autorit¢ précise pour expliquer saint Jean comme s'il
parlait de doetrines. Tout ce quil y a de certain, ¢'est qu'il
suppose que le Verbe s'est fait chair, et que le Verbe incarné
est le pain céleste dont il est parlé dans ce chapitre (2). »
« L'observation générale d'Origéne relativement & ce chapitre
est qu'on ne doit pas le comprendre littéralement, mais d'une
maniére figurée (5). De plus, il est assez clair qu'Eusébe a suivi
Origéne dans cette question, et que tous ont adopté la méme
interprétation allégorique ou mystique; mais je ne saurais dire
si c'est d'une manidre uniforme et constante (s). » Je ne citerai
plus quun témoignage incident qui nous a été fourni réeem-
ment. Un sermon mémorable a été publié sur ce sujet (3), et
nous voyons dans cent quarante passages tirés des Péres,. qui
figurent dans les notes, non comme preuves formelles, mais
comme pic¢ees a l'appui, que quinze sculement sont tirés des
écrivains anté-nicéens. Cette eirconstance peut donner la mesure
de I'appui que la doctrine anglicane de I'Eucharistie trouve dans
la période antéricure au concile de Nicée et dans les temps
postérieurs.

Les témoignages anté-nicéens qu'on peut invoquer en faveur

(1) Clém, Alex., ch. x1.

(2) Works , vol. vit, p. 118-120.

(3) 1bid. , p. 121.

(4) Thid. , p. 127.

(8) Le mémorable sermon du Dr Pusey sur I'Eucharistie, 4 la suite duguel
la prédication lui fut interdite pour deux ans. (:Yote du Traducteur.)




=Ny L
de Fautorité du Saint-Siége ne craindront aucune comparaison
avee de telles preuves. Quelque faibles quiils soient séparément
ils sont du moins variés et tirés de sic¢eles et de pays différents ;
ils Sappuient l'un sur Fautre, et forment ensemble un corps de
preuves imposantes. Ainsi, saint Clément éerit, au nom de
I’Eglise de Rome, une lettre aux Corinthiens quand ils n’avaient
pas d'évéque; saint Ignace d’Antioche sadresse & 'Eglise de
Rome, et 4 elle seule entre toutes les Eglises auxquelles il écrit,
comme & « 'Eglise qui tient le premier rang (1) dans le pays des
Romains ; » saint Polycarpe de Smyrne s'en rapporte a I'évéque
de Rome sur la question de Paques; I'hérétique Marcion ,
excommunié dans le Pont, en appelle & Rome ; Soter, évéque
de Rome, envoie des aumones, suivant la coutume de son
Eglise, 4 toutes les Iglises de I'empire, et, pour parler selon
Euscbe : « I1 exhortait affectucusement ceux qui venaient i
Rome comme un pére parle a ses enfants; » les montanistes de
Phrygie se rendirent & Rome pour obtenir l'appui de son
évéque; Praxéas, d’Afrique, poursuit le méme but, et y réussit
pour quelque temps ; saint Victor, évéque de Rome, menace
d’excommunier les Eglises d’Asie;; saint Irénée parle de I'Eglise
de Rome comme « la plus grande Eglise, la plus ancienne, la
plus illustre, fondée et établie par saint Pierre et saint Paul ; »
il en appelle & sa tradition, non pas en opposition , mais de pré-
férence a celle des autres églises, et il déelare que, « dans cette
Fglise, toutes les églises, ¢’est-a-dire les fideles de tous les pays
doivent se concentrer , ou s'accorder entre eux, propier potiorerm
principalitatem. » « Bienheureuse Eglise, dit Tertullien, ou les
Apotres ont répandu avee leur sang toute leur doetrine. » Les
prétres de saint Denys, évéque d’Alexandrie, se plaignirent de
ses doetrines & saint Denys de Rome ; celui-ei lui fit des re-
montranees, ct I'accusé s'expliqua avee lui. L’empereur Auré-
lien laisse « aux évéques d’Italie et de Rome » & déeider si Paul
de Samosate serait ou non dépossédé du palais épiscopal d'An-
tioehe. Saint Cyprien parle de Rome, eomme « siége de saint

) Mzoralnrac.



Ceapy e
Pierre et la principale Eglise d'oli est venue I'unité du sacer-
doce... dont la foi a ét¢ aceréditée par les Apotres, et auprés de
laquelle I'inerédulité n’a point aceés ; » saint Etienne refuse de
recevoir la députation de saint Cyprien, et se sépare de plusieurs
Eglises d'Orient. Fortunatus et Félix, déposés par saint Cyprien,
ont recours & Rome ; Basilides, déposé en Espagne, en appelle
a Rome, et met saint Etienne de son parti.

Quelles que soient les objections que I'on puisse faire contre
telou tel de ces faits particuliers (et je ne pense pas qu'aucune
objection sérieuse puisse s'élever), néanmoins je trouve, en les
considérant en bloe, qu'il en ressort un puissant argument en
faveur de I'autorité de Rome en matiére de foi et de pratique,
argument beaucoup plus fort qu'aucun autre tiré de la méme
¢époque,  I'appui de la doctrine de la présence réelle.

Si l'on dit que les liturgies des quatriéme et cinquicme si¢eles
prouvent que la présence réelle était la doetrine des temps pri-
mitifs, vu que les mémes formes existaient probablement dans
le culte divin, dés le premier siécle, c'est 13 sans doute une vérité
importante; mais il est vrai aussi que les écrivains des quatriéme
et cinquiéme siceles affirment hardiment et reconnaissent fran-
chement que les prérogatives de Rome viennent des temps
apostoliques, et cela parce que ¢'était le siége de saint Pierre.

De plus, si la résistance de saint Cyprien et de saint Firmilien
a I'Eglise de Rome sur la question du baptéme par les héré-
tiques est invoquée comme argument contre son autorité pri-
mitive, ou bien si I'on cite la résistance plus ancienne de
Polycrates d'Ephése, voyons d'abord si toute autorité ne con-
duit pas nécessairement A la résistance, et examinons ensuite si
la propre doctrine de saint Cyprien n’a pas plus de poids que
son action; demandons-nous, enfin, sil n'était pas déja dans
I'erreur, ainsi que Firmilien, sur la principale question eon-
troversée. Enfin il est & considérer, ce qui estle point capital,
si 'on ne pourrait pas faire les mémes objections contre I'an-
sienneté du dogme de la présence réelle. On pourra, par
exemple, invoquer contre clle les paroles de Tertullien, qui
explique « Ceci est mon corps, » par Ceci est la figure de mon




SR T

corps, » et celles d'Origéne , qui dit que « Nous buvons le sang
du Christ, non-sculement dans la réception des sacrements,
mais aussi en entendant ses discours (1). » Il dit encore : « Ce
pain que Dieu, le Verbe, reconnait comme son corps, est la
parole qui nourrit les dmes (2) : » or ces passages qui admettent
une interprétation catholique, lorsque la doctrine catholique est
une fois prouvée, sont, de prime abord, contraires a cette
doctrine.

Ce qui précéde nous conduit inévitablement & cette con-
elusion : que, quelle que soit la véritable clef pour mettre en
harmonie les documents et les faits que nous transmet Ihistoire
de I'Eglise primitive, avec ceux que nous présentent les annales
de I'Eglise des temps plus rapprochés, quelque vraie que soit
la Régle de saint Vincent, elle peut difficilement nous servir
aujourd’hui pour arriver & un résultat satisfaisant. Considérée
d’une maniére abstraite , cette Régle est vraie, et 'application
pratique en était possible dans le si¢cle méme de saint Vincent ,
vu qu’il pouvait presque demander de vive voix aux siécles

primitifs leur témoignage; mais de notre temps, elle ne peut

plus toute seule nous servir de guide. La solution qu’elle nous
offre ne présente pas moins de difficultés que le probléme
original.

Une seconde hypothése, plus généralement adoptée , non
moins plausible, et qui peut en quelque sorte se concilier avee
la premicre, est celle qui suppose une corruption prématurée
du christianisme par des influenees extérieures, venant de
'Orient, du Platonisme, ou du Polythéisme. Cette hypothése
suffit certainement pour expliquer, in abstracto, les différences
qui peuvent exister entre la doctrine et la pratique, aussi bien
que le développement de I'opinion sur des. points particuliers.
Les recherches que nous allons faire jetteront peut-étre quelque
lumiére sur la valeur de cette hypothése. En attendant, quelle

(1) Numer. Hom., xv1, 9.
(2) Interpr. Com. in Matth., 85.

BisLior. mst. 6° axnée. [°" ouvn. 4



L

que soit la hardiesse avee laquelle elle est mise en avant sa
étre prouvée, quelque large que soit lapplieation qu'on en fait,
elle n’a aucun droit & notre attention, jusqu'a ce qu'elle soi
exposée systématiquement. Nous ne pouvons la eonsidérer que
comme une simple eonjecture jetée en Iair, jusqua ce que ceu
qui Pavancent nous donnent une solution quelconque de cer-
taines grandes questions, jusqud ce quils nous aient dit ee
qu'est selon eux la véritable doctrine chrétienne, et ce quils
veulent dire par corruption.

Une troisitme hypothése émise par les théologiens de I'Eglise
de Rome est ece qu'on appelle Disciplina Arcani. On y soutiént
que les doctrines des si¢eles postérieurs de T'Eglise étaient récl-
lement connues dés les premiers temps, mais qu'elles n’étaient
pas publiquement enseignées pour différentes raisons. Ainsi,
par exemple, en considération du respect qui leur était du, de
peur que des sujets sacrés ne fussent profanés par les paiens;
ensuite, & cause des catéchumeénes, pour qu'ils ne fussent pas
¢blouis ou éloignés par la communication soudaine de toute la
vérité révélée. Et, d'ailleurs, on ne peut guére nier le fait que,
chez les premicrs chrétiens, T'on tint certaines choses secrétes.
Quant & la forme que prit ce fait comme régle déterminée, elle a
pa varier suivant les personnes et les licux. Que cet usage ait
existé comme principe reconnu en ce qui regarde les sacre-
ments, semble étre admis par tout le monde; qu'il ait, par le
fait, été pratiqué sous d'autres rapports, nous parait ressortir de
la nature méme des choses et des écrits des apologistes. Minu-
tius Félix et Arnobe , dans leur controverse avee les paiens ,
semblent nier que les chrétiens de cette époque se servissent
d'autels; cependant Tertullien parle expressément d'are Dei
dans 'lglise. Que pouvons-nous dire & cela, si ee n'est que les
apologistes nient les autels dans le sens ot ils les ridiculisent , ou
qu’ils nient que des autels, tels que ceux des paiens , fussent
tolérés par les chrétiens? C'est ainsi que Minutius dit qu'il n'y
avait point de temples chez les chrétiens ; et eependant ils sont
distinctement reconnus dans les édits de I'ére de Dioclétien, et
I'on sait quils remontent & une époque encore plus reculée. La




N —

tendance de tout systtme dominant, tel que le paganisime des
siccles anté-nicéens , est de forcer ses adversaires de se poser
envers lui dans Dattitude la plus hostile ; ils regardent surtout
avec soupcon les points mémes sur lesquels ils sont le plus
rapprochés de lui, de peur que par une fausse interprétation, ils
ne soient identifiés avee lui, et ensuite absorbés (en lui) par la
force de son autorité. La grande faute que lon reproche
aujourd hui aux ecelésiastiques anglicans qui désirent conformer
leurs pratiques aux rubriques de leur Eglise, et leurs doetrines
A celles de ses théologiens du dix-septiéme sme]e, cest que,
volontairement ou non, légitimement ou non, mais en fait, ils
sanctionnent et cncoumtvent la religion de Rome, ou se trouvent
des doctrines et des pratiques semblables, mais plus préeises et
plus influentes; de sorte qu’il est tout au moins inopportun d’en-
treprendre ce qui sera certainement mal interprété. En dautres
termes, ils sont requis d’exercer une Disciplina Arcani. Une
réserve semblable était inévitable de la part de I'glise eatho-
lique,, dans un temps ot les prétres, les autels, les eérémonies
des autres religions autour d'elle étaient eonsacrés a des supersti-
tions coupables. On aurait certainement cu tort de nier les
cérémonies du christianisme , mais on devait les tenir cachées ,
et les apologistes ont pu étre tentés de nier complétement ee qui
auraitdu quelquefois I'étre tout au plus dans eertaines conditions.
’n paganisme idolatre tendait & réprimer le culte extérieur du
christianisme, eomme on dit de nos jours que le protestantisme
réprime, mais par une autre raison, les manifestations exté-
rieures de la religion catholique romaine.

Sous divers rapports, il est done évident que, dans les pre-
miers siceles, eertaines parties du systéme de I'Eglise furent
réservées ; cela explique du reste en quelque sorte cette variation
apparente ct ee développement de doetrine qui nous embarras-
sent quand nous voulons consulter I'histoire , pour avoir une
Juste idée du christianisme. Cependant I3 n’est point la clef de
toutes les difficuités, et cela par une raison évidente : les varia-
tions s'étendent jusque dans un siécle ot 'on ne peut plm con-
cevoir que la discipline du seeret {it en action.



ST e

Notre ouvrage a pour but de résoudre la difficulté que nou
venons d’exposer, difficulté qui nous embarrasse lorsque, afin
de résoudre la question qu'est-ce que le ehristianisme, en fait de
doetrine ct de culte, nous interrogeons le guide quise présente
a nous le plus naturellement , ¢'est-a-dire I'histoire de dix-huit
siécles. Le point de vue auquel ee livre est éerita, de tout temps
peut-étre,, ét¢ implicitement adopté par les théologiens, et je
erois qu'il a été réecmment mis en relief par plusicurs écrivains
distingués du continent, tels que De Maistre et Meehler. Cette
théorie e'est que l'accroissement et I'expansion du symbole et
des pratiques du christianisme, ainsi que les variations qui en
ont suivi la marche chez les éerivains individuels comme dans
des Eglises , sont les conséquences nécessaires de toute philo-
sophie ou de tout systéme organisé qui s'empare de l'intelligence
et du cceur, et qui a eu un vaste domaine. Je soutiens que, par
la nature de I'esprit humain, le temps est néeessaire pour I'in-
telligence compléte et le perfectionnement des grandes idées ;
et que les vérités fes plus élevées et les plus merveilleuses , bien
que communiquées au monde une fois pour toutes par des
maitres inspirés, ne sauraient ¢tre comprises tout d’un coup
par ceux qui les recoivent ; ce sont des esprits non inspirés qui
les recoivent et les transmettent, et tout s'opére A travers des
milicux humains. Elles ont done demandé du temps et des
réflexions profondes pour arriver & leur parfait éclaircissement.
C'est ce quion peut appeler la théorie des développements, et
avant de Fexposer, nous devons faire deux observations. l

Premiérement. 11 est vrai que cette théorie est une hypothése |
avancée pour expliquer une difficulté, mais aussi les différentes i
explications données par les astronomes pour rendre raison du
mouvement apparent des corps eclestes ne sont que des hypo-
théses qui expliquent certains phénomenes. Or, il serait aussi
peu philosophique d’en faire une objection contre la théorie du
développement que contre celles dont on se sert dans les sciences
physiques. Je dirai plus, car une hypothése telle que celle-ci
n’est pas une simple théorie qu'on invente pour rendre raison
de certains phénoménes ; mais elle est prouvée par des faits,

%



0

tout en les expliquant ; elle n'est pas sculement eréée parce
qu'on a besoin d'une théorie, mais elle est suggérée par la
nature méme de la chose dont il sagit. Il n’est pas plus raison-
nable de paraitre surpris qu'aujourd hui une théorie soit néces-
saire, en admettant, pour faciliter I'argumentation, que la
théorie soit nouvelle, que de témoigner un méme étonnement
pour déprécier la théorie de la gravitation ou la théorie Pluto-
nicnne en géologie. Sans doute la théorie du secret et celle des
développements sont des expédients , mais il en est ainsi de
T'usage anglican de la Reégle de saint Vincent; il en est ainsi de
l'art de la grammaire ou de I'usage du quart de cercle; oui,
cest un expédient qui nous met & méme de résoudre ee qui est
devenu un probléme nécessaire et difficile. Pendant trois cents
ans, les documents et les faits du christianisme ont été exposés
4 un cxamen jaloux ; des ccuvres recues, sans mot dire, ont été
jugées fausses et corrompues; on a mis de coté ou bien on a
modifié certains faits prétendus, jadis acceptés comme prineipes
élémentaires dans Pargumentation. De nouveaux faits et de
nouveaux prineipes ont été mis au jour; des vues philosophiques
et des discussions polémiques de diverses tendances ont été
soutenues avec plus ou moins de succés. Non-seulement la
situation relative des controverses et des théologies a changé ,
mais je dois dire que I'impiété elle-méme est vis-d-vis du chris-
tianisme dans une position différente et qui offre de plus grandes
espérances. Les faits de la religion révélée, quoique non altérés
dans leur substance, présentent un front moins compacte et
moins bien organis¢ aux attaques de ses ennemis, et permettent
de nouvelles conjectures et de nouvelles théories sur ses sources
ct son principe. L'état des choses n'est pas ce quil était, quand
on pouvait faire appel aux ccuvres supposées de I'Aréopagite .
ou aux Déerétales primitives, ou aux réponses de saint Denys &
saint Paul, ou & la Cena Domini de saint Cyprien. Ceux qui
attaquent la vérité dogmatique ont pris les devants sur les fidéles
de toutes les croyances; la philosophie compléte ce que la eritique
a commencé, et il n’est pas déraisonnable de eraindre que nous
n'ayons un nouveau monde 4 conquérir avant que les armes ne



el

soient prétes pour le combat. Déja I'impiété a exposé les vues et
les idées sur lesquelles elle base les faits de I'histoire ecelésias-
tique ; et elle ne manquera pas de considérer I'absence d’une '
théorie opposée comme un témoignage de la vérité de la sienne.
Ce n'est pas la faute de ceux qui adoptent 'hypothése qui va étre
émise, si elle explique non-seulement le symbole d'Athanase .
mais encore celui de Pie IV. Personne n’est maitre des eonsé-
quences de ses principes; nous ne pouvons diriger notre argu-
ment de maniére & n'en tirer que ee que nous en voulons, et
rien de plus. Un argument est nécessaire , & moins que le chris-
tianisme n'abandonne le domaine de l'argumentation, et ceux
qui ne seront pas satisfaits de I'explication donnée ici de son
phénoméne historique sentiront quil est de leur devoir d'en
fournir eux-mémes une autre.

Comme il n’est pas nécessaire de supposer que nos recherches
aient eu leur origine dans le but de défendre la doctrine catho-
lique romaine , on ne doit pas non plus s'imaginer que I'accep-
tation de cette doctrine soit immédiatement basée sur leurs
résultats. Ce serait I'ouvrage de tout une vie que d'appliquer
soigneusement la théorie des développements aux écrits des
Péres, et a I'histoire des eontroverses ct des conciles, de ma-
ni¢re & ce qu'on put, par cette théorie, justifier toutes les déci-
sions de Rome ; une telle entreprise peut encore bien moins
étre Pouvrage de celui qui, au milieu de sa carricre, recom-
mence sa vie. On pourra cependant , & I'aide d'un essai comme
celui-ci, arriver & s'éclairer sur un assez grand nombre des
prétenduces corruptions de Rome , pour faire de ee résultat une
base de confiance en elle, sur les questions laissées en dehors
de nos recherches.



HISTOIRE
DU DEVELOPPEMENT

DE

LA DOCTRINE CHRETIENNE.

CHAPITRE PREMIER.

DU DEVELOPPEMENT DES TDEES.

SECTION PREMIERE.

DU PROCEDE DE DEVELOPPEMENT DES IDEES.

C'est un des traits caractéristiques de I'esprit humain de
porter toujours des jugements sur les choses qui se présentent
a lui. Chez nous, l'acte de juger un objet est simultané avee
celui de le connaitre; nous ne souffrons pas que les objets de
notre connaissance restent solitaires dans notre esprit, et nous
les placons en face les uns des autres. Nous comparons, nous
établissons des contrastes, nous faisons des abstractions, nous
généralisons, nous ajustons, nous classons; et tout ce que nous
connaissons se présente & notre intelligence a travers le milieu
que nous formons nous-mémes autour de lui, par I'effet de ce
Jjugement.

Quelques-uns des jugements ainsi portés sont de simples




A L T

opinions qui vont et viennent, ou restent en nous jusqua ce
quun accident les déplace, quelle que soit Tinfluence qu'ils
aient auparavant exercée. D'autres sont fermement fixés dans
n0s esprits et nous tiennent en leur pouvoir, qu'ils soient des
principes de conduite, des facons d’envisager la vie ou le monde,
ou quils soient classés sous la dénomination générale de
croyance. On donne souvent & ces jugements habituels le nom
d'idées, et ¢'est ainsi que nous les nommerons.

De ces idées, — religicuses, politiques ou autrement rela-
tives aux affaires temporelles, — quelques-unes sont réelles,
cest-d-dire représentent des faits existants; d'autres sont de
pures imaginations, et ne représentent rien en dehors d'elles-
mémes. Ainsi la mythologie paienne ou le systéme cartésien
des tourbillons ont fourni une grande variété d'idées, mais
toutes imaginaires et sans réalité¢, tandis que l'idée d'un saint,
d'un héros, d'un tyran, ou ce qu'on appelle les lois du mouve-
ment, sont les représentations de choses réelles.

Les idées ainsi déerites, étant de la nature des jugements,
doivent, & proprement parler, étre considérées comme vraies
par ceux qui les ont. Néanmoins il va sans dire que I'absence
de cette condition ne change en rien leur nature : ainsi les
poites sattachent a la fable; les orateurs et les avocats exposent
une cause ou embellissent un earactére, et les physiciens posent
quelque grand principe, non pas néeessairement pour repré-
senter un fait, mais pour réunir un grand nombre de phéno-
ménes dans une seule expression, généralisation (qu'elle ait une
valeur objective on non) utile aux desseins de la science.

Le nombre des personnes qui partagent une idée n'est pas
une garantie de son caractére objeetif, & moins que la majorité
ne puisse jamais avoir tort : car l'uniformit¢ d’¢ducation, la
sympathie allumée par I'enthousiasme , peuvent entrainer plu-
sieurs esprits dans une méme voie, ot la croyance en certaines
idées, I'erreur de prendre des formules ou des usages pour des
vérités objectives, deviendront naturelles ou nécessaires. Telles
sont les superstitions populaires; les lois de I'honneur, comme
elles sont entendues par les gens du monde; les pensées ardentes




U =

enfantées par I'éloquence populaire, toutes choses qui sont aussi
peu fondées et aussi fausses qu'elles exercent d'influence. En
outre, tout une série de recherches ou d’inductions peut dé-
pendre de I'admission premiére d'une seule proposition fausse,
et par suite I'unanimité avec laquelle différents esprits consi-
dérent et traitent les mémes matiéres peut étre prise a tort
comme une preuve de la vérité des conclusions auxquelles ils
arrivent.

Mais, quand une seule et méme idée est soutenue par des
personnes indépendantes les unes des autres, placées dans des
circonstances différentes; quand elle s’est emparée de leur
esprit de différentes maniéres; qu'elle se présente a eux sous
des aspects trés-divers, sans perdre ni son unité substantielle
ni son identité, quand elle est ainsi diversement présentée, et
cependant appréeiée par des personnes placées dans les mémes
circonstances, et quelle est en outre présentée & des personnes
situées diversement, sous des aspects discordants au premier
abord, mais quon peut concilier par des explications appro-
priées aux différents esprits, alors elle semble avoir le droit
d’étre considérée comme la représentation d’une vérité objective.

Par exemple, il existe un sentiment général qui se manifeste
en des temps et lieux bien différents, et qui est diversement
exprimé, touchant le danger d’une prospérité sans nuage, d’'une
trop grande sécurité ou d'une trop grande gaité, ainsi que I'ex-
priment les proverbes : Pride will have a fall et Many a slip,
ou le dicton écossais pour les personnes qui sont fie, ou le gree
y00u2pdv 6 daipwv, et autres proverbes semblables, qui, par le
concours de tant de témoignages variés, prouvent que ce sen-
timent est fondé, et en font une régle véritable sur la econduite
de la vie.

«Grande est la Diane des Ephésiens » est, d’autre part, un
exemple d'un eri populaire poussé pendant longtemps, et au-
quel le nombre et I'enthousiasme ne donnent aucune erédibilité.

Une idée se présente toujours sous divers aspects a des esprits
différents, et plus cette variété sera grande, plus sera forte la
preuve de sa réalité et de sa clarté. D'un autre e6té, des asser-



il

tions faibles et monotones, et celles simplement réitérées ,
comme dans le cas du eri des Ephésiens, donnent des idées sans
réalité ou qui ne sont pas parfaitement comprises par ceux qui
les expriment. Dautres fois ees signes earactéristiques indiquent
la présence d'un mystére, ¢’est-d-dire une connaissance impar-
faitement comprise, recue par le moyen de la foi, comme nous
le voyons dans les énoneés théologiques de I'Eeriture.

Ce n'est que sous cette variété d'aspects que les idées peuvent
ordinairement arriver jusqu'a nous et pénétrer dans nos esprits.
Sous ee rapport, elles ressemblent & des substanees matériclles
qui ne se voient que sous I'enveloppe de leurs propriéiés et in-
fluences, et qui peuvent étre examinées sous les aspeets les plus
opposés et sous des jours différents. Ainsi que les vues d'un
abjet matériel peuvent étre prises de points si ¢loignés et si
distinets qu'elles semblent tout d'abord incompatibles (tant les
ombres en seront disproportionnées et méme monstrueuses ,
quoiqu’elles puissent toutes sharmoniser, en tenant compte du
point visuel ou de la surface de projection), de méme toutes
les représentations d'une idée, et méme ses altérations, peuvent
se concilier, sassister et ¢tre ramenées au sujet auquel elles
appartiennent;; leurs contradictions apparentes une fois expli-
quées, sont un argument en faveur de sa réalité et de son inté-
grité, ct leur variété prouve son originalité et sa puissance.

Par exemple, la musique est bien différemment appréeice
par dilférentes personnes; et par conséquent ceux qui n‘ont pas
cultivé eette science ne veulent souvent pas croire que les har-
monies de ses grands maitres soient plus qu'une manifestation
d’habileté qui s‘exerce par accident sur la musique, mais qui
pourrait aussi bien sappliquer & toute autre chose. Ils croient
que le golt musical est, non pas un instinet naturel qui nous
waitrise malgré nous, mais un caprice auquel eertaines per-
sonnes se laissent aller comme & une mode. Ils ignorent Fexis-
tenee de vérités ou de lois sur la beauté des sons, dans la nature
méme des sons, dans la nature méme des choses et en dehors
de la tournure particuliére de certains esprits, lois qui n'étant
pas de convention ne peuvent étre apprécides a volonté¢, mais




S

seulement selon T'aptitude dont chacun est doué par la nature.
— De méme, la variété des aspeets sous lesquels une idée arrive
a nos esprits vient de ce que toutes les fois qu'une idée repré-
sente une réalité objeetive, nous ne pouvons pas en faire ce
que nous voulons, comme si clle était une eréation de notre
imagination. Elle parait nécessairement diverse selon le point
de vue d'olt on l'envisage, et cette diversité suit des lois fixes,
comme celles d'apres lesquelles un individu, placé dans une
certaine position , voit nécessairement un objet matériel sous
un certain point de vue. De plus, puisqu'une idée, ainsi que
nous l'avons déja dit, ne peut arriver a notre esprit que sous
quelqu'un de ses aspects particuliers, les formules sous les-
quelles elle se produit dans la pratique lui sont identiques. Elles
nous conduisent a eette idée dont elles dérivent; en tant qu'elles
semblent en opposition, elles se corrigent et servent & imprimer
dans l'esprit une représentation plus exacte, plus parfaite de
loriginal.

Et d'aprés cela, pour peu que la comparaison dont nous nous
servons soit exacte, il n’y a pas d'aspect qui puisse lui seul nous
présenter uneidée réelle dans toute sa profondeur, pas de terme,
pas de proposition qui puisse embrasser une idée dans une seule
expression de maniére & rendre parfaitement tout ee qu'elle
renferme, quoique sans doute une représentation puisse étre
plus juste qu'une autre, et bien que, lorsquunc idée est com-
plexe, il soit permis, pour plus de commodité, d’en considérer
les diverses faces comme autant d'idées séparées. Ainsi, malgré
notre connaissance intime de la vie animale et de la structure
particuli¢re des animaux, nous ne pouvons donner une défi-
nition exacte d’aucun d’cux, mais nous sommes foreés d'énu-
mérer des propriétés et des accidents en guise de description.
Nous ne pouvons pas non plus réduire en formule le fait
intellectuel, ou le systéme de pensées, que nous appelons la
philosophice de Platon, ni le phénoméne historique de doctrine
et de conduite, que nous appelons hérésie de Montanus ou de
Manés. De plus, si 'on disait que le protestantisme se trouve
tout entier dans sa doctrine du jugement privé, et que le luthé-

S



R ), Ny

ranisme se résume dans sa doctrine de la justification, on se
rapprocherait dé la vérité; mais il est clair que ce serait une
erreur grossiére que de raisonner ou d'agir comme si ces défi-
nitions étaient de la plus rigourcuse exactitude. On a essayé
quelquefois de préciser ce quion a appelé l'idée capitale du
christianisme; cet essai est étrange en ce qu'il a pour but une
religion divine, quand pareille tache est au-dessus de nos
forces, méme pour des ceuvres purement humaines. Ainsi, la
seule idée de I'Evangile a été, pour les uns, la restauration de
notre race déchue; pour d'autres, de la philanthropie; pour
ceux-ci I'établissement d’un culte purement spirituel; pour
ceux-1a le salut des élus, ou bien, enfin, I'union de I'dme avee
Dicu. Toutes ces représentations sont des vérités, chacune d'elles
étant un aspeet du christianisme ; mais aucune n'est la vérité
tout entiére. Car le christianisme a bien des aspects : il a son
eoté imaginatif, son eoté philosophique, moral, politique; il est
solennel et gai, indulgent et sévére ; il est lumiére et il est obs-
eurité ; il est tout & la fois amour et crainte.

Quand une idée, réelle ou non, est de nature & intéresser
Vesprit et & s'en emparer, on dit qu’elle a de la vie, c'est-a-dire
qu'elle vit dans l'esprit qui la recoit. Ainsi, les idées mathé-
matiques, toutes réelles qu'elles sont, ne sauraient étre appelées
vivantes, parce qu'elles n'ont pas d'influence ct ne conduisent
a rien. Mais quand quelque grande proposition, vraie ou fausse,
sur la nature humaine, le bien présent, le gouvernement, le
devoir ou la religion, est jetée a la foule ct attire l'attention,
alors elle est non-seulement admise passivement dans 'esprit
des hommes, sous telle ou telle forme, mais elle devient en eux
un principe vivant qui les conduit & une contemplation toujours
nouvelle d’elle-méme, & une fagon d’agir d’aprés elle et a sa
propre propagation. Telles sont les doctrines de la servitude
naturelle de la volonté, de la responsabilité individuelle, de
l'immortalit¢ de I'ame, des droits de I'homme, du droit divin
des rois, de I'hypocrisie et de la tyrannie du clergé, la légitimité
d’une vie ou l'on ne se refuse rien, — doetrines qui sont de
nature A arréter,les esprits, & les attirer ou & les persuader, et

e

T T I——————



- Py ==

qux, au premier coup d’ceil, ont cela de commun avee des idées
réelles, quelles peuvent étre considérées de différentes maniéres
et frapper divers esprits trés-diversement. Qu'une de ces idées
‘sempare de lesprit populaire, ou d'une certaine classe d'in-
dividus , et il n'est pas difficile de comprendre quels en devront
étre les effets. Tl y aura agitation générale de pensées, et une
sorte d'action de P'esprit, tout & la fois sur lui-méme et sur
d’autres esprits. De nouvelles lumiéres éclaireront T'idée origi-
nale, les aspects se multiplieront, les jugements sacecumuleront.
Hyaura un temps de confusion ot les conceptions vraies ou
fausses scront en conflit, et pendant lequel il serait diflicile de
dire si, aprés tout, l'idée aura quelque cours dans le monde,
ou quelle est celle, entre toutes les phases dont elle est sus-
ceptible, qui deviendra le point de vue principal d'oti tout le
monde s’accordera A I'envisager. Puis, ensuite, l'idée se for-
mule dans quelque doctrine bien prononcée qui nait de son
sein. Bientot un point de vue sera modifié par un autre, puis
combiné avec un troisiéme. Ainsi, avec le temps, toutes les
faces diverses sous lesquelles les différents esprits la contem-
plaient sont connues par tout le monde ; elles se concentrent et
forment ensemble une seule idée, qui, désormais, réunit
autour d’elle les diverses conceptions qu’en formaient les indi-
vidus, et qui se trouvaient éparses dans Vintelligence de chacun.
Cette doctrine sera aussi considérée dans ses rapports avece les
autres doctrines ou les autres faits, les autres lois naturelles ou
régles établies, les circonstances variées de temps et de lieu, les
autres religions, les autres systémes politiques, les autres phi-
losophies, suivant que I'on s'occupera de I'une ou I'autre de ces
choses. On recherchera aussi comment cette doctrine nuit a
dautres systémes, ou en quoi ils lui nuisent; jusqua quel point
elle sharmonise avee eux ou les tolére, quand elle les trouve
sur son terrain. Elle sera mise sur la sellette et eritiquée par ses
ennemis, en méme temps qu'expliquée par ses adhérents.
Toutes les opinions formées 4 son sujet, dans les circonstances
que nous venons d'énumérer et autres, seront recucillies, com-

DipLiotn. mist. 6° axxge. I ovve. i)



B

parées, examinées, passées au erible, acceptées ou rejetées
elles lui seront progressivement rattachées, ou en seront sé
parées dans l'esprit des individus et de la masse. En proportio
de sa vigueur et de sa finesse naturelles, elle sinsinuera dans
ensemble et dans les détails de la vie sociale, en changeant
'opinion publique, en venant & Fappui de lordru établi ou en’
minant ses fondements. Ainsi, avee le temps, cette do:lrme-
deviendra un code de morale, ou un systéme de gouvernement,
ou une théologie, ou_ un ritucl suivant ses propriétés; et ce
systéme ou corps de pensées thu)l ique et pratique, si labo-
rieusement obtenu, sera dpl‘LS tout la seule représentation
juste de lidée originale, n’étant rien moins que ce que ren-
fermait ectte méme idée dés le principe; il en scra I'exacte re-
présentation formée par une combinaison d'aspects les plus
vari¢s, modifiés par les suggestions et les corrections de plu-
sieurs esprits et le résultat de nombreuses expériences.

Cette marche est appelée le développement d'une idée, paree
quon y trouve la germination, la eroissance et le perfection-
nement d'une idée vivante, cest-d-dire d'une idée, qu'elle soit
vraie ou non, qui exeree une influence sur I'esprit des hommes
durant une période considérable. Elle a néeessairement cette
marque caractéristique, que, son domaine étant la seéne agitée
de la vie humaine, elle ne peut rien développer qu'en détrui-
sant, modifiant, ou s'incorporant les modes existants de penser
et dagir. Son développement n’est done pas comme un théo-
réme mathématique résolu sur le papier, et dans lequel ehaque
pas en avant est une simple déduction de ce qui précede ; mais
elle fait son ehemin a u'a\'crs’lcs individus ct les soeiétés, dont
clle emploie les esprits comme instruments, en sappuyant sur
cux tant qu'elle s'en sert. Pour ce qui regarde leurs opinions
existantes, leurs principes, leurs aetes et leurs institutions, elle
les développe en établissant des rapports entre cux et elle, en
leur donnant un sens, en se eréant sur eux ce quon pourrait
appeler une sorte de juridietion, en rejetant loin d’elle tout ce
quil y a en eux d'hétérogéne. Elle se développe en s'ineor-
porant, et elle reste pure et sans alliage, non pas en se tenant



Bab "

& I'écart du genre humain, mais en le dominant, en exercant
sur lui une souveraineté permanente. C'est la ce qui donne a
T'histoire des états et des religions un caractére qui est surtout
tarbulent ou polémique. Telle est Texplication des luttes des
écoles ou des parlements. Clest 'état d'hostilité des idées qui
cherchent 3 obtenir la prépondérance ; chacune d’elles est entre-
prenante , ambitieuse,, impérieuse, plus ou moins incompatible
avec les autres, et elle rallic des adhérents ou se fait des en-
nemis , selon qu'elle agit sur Ia foi, les préjugés, ou les intéréts
des individus.

En outre , comme nous l'avons indiqué, non-seulement une
idée modific, mais encore elle est modifiée, ou tout au moins
elle subit I'influcnce de I'état de choses au milieu duquel elle est
émise , et dépend , en quelque sorte, des circonstances qui I'en-
tourent. Son développement se fait promptement ou lentement :
Tordre de suceession dans ses phases séparées est irrégulier. 1
apparaitra différemment dans une sphére d'action étroite ou
étendue ; il peut étre retardé, mutilé, géné par la violence
extérieure. Une idée peut étre affaiblie par Teffort quielie fait
pour s¢ débarrasser de ses antagonistes ; elle peut étre génce ,
influencée ou absorbée par le conflit d'idées violentes; elle peut
étre colorée par le ton de la pensée qui I'a concue, ou eor-
rompue par l'invasion de principes ¢trangers , ou enfin ébranlée
par le développement de quelque faute innée en clle.

Mais, quels que soient les risques de corruption (ui naissent
des rapports de l'idée avec le monde dont elle est entource, il
faut bien qu'elle passe par ce péril; car il est la condition néces-
saire sans laquelle elle ne pourra jamais étre comprise ni bien
mise au jour. L'idée se forme dans les épreuves et se perfec-
tionne dans Ia lutte. Elle n'échappe pas au-conflit des opinions,
méme dans ses premicres anndes ; elle ne reste pas plus con-
forme & clle-méme, plus une et plus la méme, quoique mise i
labri des vicissitudes et des changements. On dit quelquefois
que le courant est plus limpide prés de sa source. Quelque
usage qu'on puisse faire de cette figure, clle ne s'applique pas
aThistoire d'unc philosophic ou d'une secte, qui, au contraire,



0
devient plus uniforme, plus pure, plus puissante, a mesur
que son lit devient plus profond, plus large et plus plein. L'idé
sort nécessairement d'un état de choses existant, et pendan
quelque temps elle a le gout du terroir. Son élément vital a
besoin d'étre dégagé de tout ce qui est étranger et temporaire ,
et, une fois libre, ses efforts deviennent plus vigoureux; il
donnent plus d'espérance & mesure que les années s’écoulent.
Ses commencements ne sont la mesure ni de sa puissance ni de
sa destinée. D'abord personne ne sait ni ce qu'elle est, ni ce
qu'elle vaut. Elle reste peut-¢tre quelque temps en repos,
comme si elle voulait essayer ses forees, sonder le terrain sous
ses pas et se frayer un chemin. De temps en temps elle fait des
tentatives infructueuses qui sont en conséquence abandonnées.
Elle semble indéeise sur la route & suivre; elle balance, puis:
clle s'élance dans une direction déterminée. Enfin elle arrive
sur un territoire étranger; a son apparition, les questions qui.
¢taient controversées changent de position; des partis s’élévcnt]
ct tombent autour d'elle; des dangers et des espérances naissent
dans ces relations nouvelles, et les anciens principes reparaissent.
sous d’autres formes : elle change avee cux, afin de rester tou-
jours la méme. Dans un monde plus élevé, il en est autrement ;
mais, ici-bas, vivre, c'est changer; c¢tre parfait, c'est avoir
changé bien souvent.

Je termine par un exemple. Personne ne niera que le wes-
leyanisme ne représente une idée, une doetrine, un systéme , |
une politique, que tout le monde rattachera certainement
au théologien , & lorateur bien connu dont il porte le
nom. Cependant, si nous jetons un regard rétrospectif sur
sa marche durant les cent ans de sa durée, combien de
changements, de vicissitudes, qui lient 'homme & son ceuvre!
4 tel point, que ee serait une tiche des plus difliciles, et
qui doit peut-étre étre réservée a un autre sicele, que de
passer consciencicusement son histoire en revue, de dire ce
qui lui appartient réellement et ce qui lui est étranger, de
trouver une clef pour 'ensemble de son systéme et un guide

,

pour suivre la succession de ses parties. L’événement, encore




L
futur, qui scul le complétera, est appelé & en donner aussi
l'interprétation.

Quand M. Wesley commenca son mouvement religieux a
Oxford (1), d’abord il visitait les malades et les prisonniers ,
communiait une fois par scmaine, jeunait le mercredi et le
samedi, s'appliquait & la méditation et a la priére, et semblait
résolu & vivre dans le eélibat, étant, comme il I'a reconnu plus
tard , dans un état de grande ignorance spirituelle. En outre,
il voyageait & pied, afin d’économiser de Pargent pour les
pauvres ; il doutait de la légitimité des études séculiéres , et ,
quoique dans les ordres, il prit la résolution, pour le bien de
son ame, de ne jamais se charger d'une paroisse. Nous lisons
aussi qu'il laissait flotter négligemment ses cheveux sur ses
¢épaules, quand il était d'usage de se faire coiffer.

Wesley partit ensuite pour la Georgie en qualité de mission-
naire, afin de convertir les Indiens ; et, redoublant d’austérité
dans son voyage, il abandonna complétement l'usage de la
viande et du vin; il coucha sur la terre, et se leva a quatre
heures du matin. Alors il était plein de z¢le pour les régles de
la liturgie; il ne donnait pas le baptéme aux enfants, & moins
que ce ne fat par immersion ; il repoussait de sa communion
tout dissident , s’il ne se faisait rebaptiser, et il ne voulait pas
méme les enterrer. Plus tard il se prit d'amour pour une dame
qui était venue lui demander des conseils spirituels ; il Iaban-
donna ensuite pour obéir a ses directeurs Moraves, lui refusa
la communion, en l'accusant de duplicité envers lui ; il fat
ensuite poursuivi pour diffamation, et s'enfuit en Angleterre
pendant l'instruction du proces.

A son retour, il tomba sous l'influence de Boehler, et éprouva
ce quil a regardé comme sa conversion et son raffermissement
dans la foi. I se mit & précher la nowvelle naissance, et le phé-
nomeéne des convulsions se manifesta chez ses sectaires. Les
chaires lui furent interdites, il précha dans les champs. Les
convertis formérent des sociétés religieuses ; ces sociétés eurent

(1) Cet apercu est en grande partie tiré de Southey, mais aucun de ses dé-
ails n"appartient aux écrits postérieurs & 1837.



a7

bientot des maisons de réunion (chapelles wesleyiennes )
celles-ci menérent & avoir un ministére laique, auquel Wesley
consentit avee répugnance. Le systtme des classes (1) et des
prédications ambulantes est venu ensuite.

Tout cela s’était fait dans les quatre années qui suivirent sou
retour d’Amérique. Le méthodisme avait déja pris rang comme
société et comme doctrine ; 'ordre avait succédé a ses premiéres
extravagances, quoiqu’il prétendit encore avoir fait des miracles.
On accusa les wesleyions d'étre favorables au Pape et au Pré-
tendant, et les nouvelles sectes eurent & protester en termes
emphatiques de leur attachement & la Maison de Hanovre et &
I'Eglise d'Angleterre. D’autres calomnies curent plus de suceds ; :
la populace se souleva, et en différents endroits les nouveaux
religionnaires furent maltraités.

La théologie de la secte prend alors un caractére distinet :
elle consiste dans les doctrines de la régénération sensible, de
la soudaineté de la conversion, de 'assurance absolue de la ré-
génération spirituelle, du don de la perfeetion, croyances qui

(1) La communauté religicuse est partagée chez les Wesleyiens en districts
qui comptent chacun plusieurs chapelles ct sociétés. Les membres se divisent
en classes, Les classes se composent généralement de douze a vingt personnes
qui se réunissent tou'es les semaines. Une d'elles , appelée (2 chef (the leader),
préside ces assemblées qui ont pour objet U'instruction religicuse des assis-
tants. La réunion est ouverte par le chant d'une hymne eutonnée par lc
leader, auquel se joignent les adeptes. Une priére est ensuite improvisée ; puis
le lzader converse successivement avec chaque membre, lui parle de son état
spirituel, et lui donne des avis appropriés a ses besoins. La réunion se ter-
mine par le chant et la priére. L'autorité que Wesley exerca de son vivant
d’une maniére absolue sur les ministres et les fidéles de sa secte, passa aprés
sa mort a la Conférence des prédicateurs établie par lui-méme aprés son retour
d’Amérique. Cette Conférence se composait d'abord de cent membres; aujour-
d'hui tous les ministres qui ont rempli durart quatorze ans la mission de
prédicateurs ambulants (itinerant preachers), ont le droit d'en faire partie.
C'est la Conférence qui partage la famille religieuse en districts, c'est-a-dire
qui fixe la juridiction des ministres résidants (local preachers) su milicu des
communautés. Les fonctions des ministres consistent surtout a précher, comme
leur nom V'indique. La Conférence nomme et envoie chaque année dans tous
les districts un itinerant preacher. Comme les ministres résidants sont en ce
moment beaucoup plus nombreux que les autres, on leur confie assez souvent
le soin de visiter et de précher les communautés du district dans lequel ils
sont fixés.




s
impliquent l'ineflicacité des formes sous I'Evangile, tant de ses
rites que de sa constitution et méme de ses symboles.

Vers I'dge de cinquante ans, M. Wesley se maria. Sa femme
était d'un caraetére jaloux, emporté, et au bout de vingt ans
d‘union elle I'abandonna pour tout de bon, emportant avec elle
tous les papiers de son mari.

Bientot aprés son retour d’Amérique Wesley , commenca ce
qu’il appelait la Conférence annuelle des Prédicateurs, établie,
st toutefois cc mot n’est pas impropre, sur ee principe, qu'en
maticre de pratique, chacun doit étre, autant que sa conscience
le permet, gouverné par la majorité, tandis qu’on doit se diriger
par soi-méme en maticre d'opinion. Il établit cette société, en
avouant que ses adeptes gagneraient toute I'figlise ou seraient
expulsés par elle. Au bout de quelque temps, il commenca &
se demander si les ministres de sa secte ne pourraient pas faire
des ordinations, puis il fit conférer les ordres a quelques-uns
de ses auxiliaires laiques par un individu qui se parait du nom
d'évéque d'Arcadie ; enfin il avait plus de quatre-vingts ans ,
quand il consacra lui-méme un de ses sectaires comme évéque,
en lui confiant la mission d’ordonner le clergé de ses congréga-
tions américaines.

Méme de son temps, et plus encore aprés sa mort, la mobilité
de ses opinions devint le prétexte de nouvelles seetes. Ce quiil
avait recu de la tradition, ou appris des contemporains, ou sim-
plement imaginé,, ou encore exposé a la hate , devint maticre &
développement pour les autres. Ainsi, tandis qu'il s'était séparé
de Whitficld par haine du calvinisme, et quil n’était pas trés-
¢loigné de louer non-seulement saint Ignace de Loyola , mais
Pélage et Servet, Relly, réagissant d’aprés Whitfield, étendit Ie
principe de la compréhension, et donna naissance aux Universa-
listes des Etats-Unis, qui maintenant peuvent compter cing cent
cinquante églises. De plus , quand Bell revendiqua le don des
miracles et de prophétie, Maxfield le soutint et le suivit avee
un grand nombre de prosélytes, professant que I'homme peut
¢tre absolument parfait, infaillible et & 'abri de la tentation.

Aussitot apres la mort de Wesley s'éleva une agitation” en



—— Y

faveur du projet de conférer aux predicateurs 'administration
des sacrements, innovation & laquelle il s'était toujours opposé.
Kilham, qui éerivit en faveur de cette mesure un livre ayant le
titre significatif de Progrés de la liberté, fut chassé par la Con-
férence, et six ans aprés la mort de Wesley, il avait fondé la
nouvelle famille méthodiste (the New Connection). Le principe
qui amena cette sépuralion avait fait son chemin au secin de la
société wesleyicnne, et s'était développé lentement dans le cours
de vingt ans. En 1816 il fut admis par la Conférence, ctil se fit I
alors une nouvelle scission, dans une voie opposée et d'apres ce

principe que Wesley avait posé : le respeet des prérogatives de

I'Eglise établie. Les membres de ce nouveau corps furent appelés

méthodistes favorables ¢ UEglise (church-methodistes) ; ils

donnérent aux membres de la société-mere quiils avaient

quittée le nom de méthodistes dissidents, et se déclarérent

membres de U Eglise & Angleterre, wayant, ainsi que M. Wesley,

aucune intention de se méler aux affaires de I'Eglise ou des
sociétés dissidentes.

D'autres wesleyiens ont désiré perpétuer les extravagances
corporelles qui marquérent les premiéres prédications du
maitre, et de la les méthodistes primitifs ou les Ranters, qui®
admettent méme la prédication des femmes, et qui form('nti
dans la Grande-Bretagne la plus grande fraction de la famille
de Wesley, séparée de la conférence. Nous avons encore parmi
les sectes sorties du wesleyianisme celle des Bryaniltes; celle des f
méthodistes indépendants, qui repoussent un ministére @ gages ,
comme ils le disent, et n’admettent d'autres plullcamus que.
des Llulucs celle chs méthodistes prolestants , qui reprocherent, L
du moins en 1829, a I'éducation des ministres, le développe-
ment de Pesprit sacerdotal et les ornements extérieurs du culte, {;
tels quiils étaient déployés dans la branche de la Conférence.
Plus récente encore est la secte du docteur Warren, sortie de
I'association de Wesley et fondée sur le principe de la nouvelle
alliance.

Quoique ces divers corps séparés s'élévent, dans ce pays '7
au-dessus du tiers des partisans de la croyanee-mére, la pluparti




el

sont comparativement petits et ne sauraient jamais étre con-
fondus avec elle. La branche de la Conférence reste dépositaire
des idées de Wesley. Dans son indépendance progressive, dans
son esprit conservateur en politique, dans ses doctrines de la
régénération, de la justification, de la certitude, elle suit ou
développe les principes de son fondateur. D ans sa rivalité contre
I'Eglise établic, elle a agi en opposition aux sentiments et aux
conseils du maitre; dans le développement de I'élément hiérar-
chique, elle a abandonné ses principes pour suivre son exemple ;
dans sa violence contre I'liglise de Rome, elle a oublié les
premiéres années de la vie religieuse de son fondateur; dans
ses soins pour I'éducation du elergé et son abandon de la prédi-
cation en plein air, elle montre que son but est atteint, puisque
l'ordre prend la place de I'enthousiasme.

Les contradictions dans un chef de secte et les schismes parmi
ses adeptes sont une preuve de vie, bien que la vie ne soit pas
une marque de la vérité, car des idées fausses, mais plausibles
ou isolées, peuvent affecter puissamment les masses. D’un autre
eoté , ces contradictions ne prouvent pas l'absence dune idée
réelle dans le mouvement ot on les trouve, mais seulement que
cet homme ou cet autre n'est pas infaillible.

SECTION II.
DES DIFFERENTES SORTES DE DEVELOPPEMENTS DANS LES IDEES.

Essayer une analyse exacte ou une compléte énumération des
manicres de procéder de la pensée , purement spéeulative ou
pratique, qui rentrent dans le cadre du développement, serait
unc entreprise qui dépasserait les hornes d'un Essai comme
celui-ci ; mais sans une notion générale des divers travaux de
Fesprit, qui portent le nom de développement, nous n'aurions
aucune séeurité contre la confusion dans nos raisonnements ,

" i contre les traits de la eritique. A

1. On doit d'abord se mettre dans l'esprit que le mot déve-

loppement est ordinairement employé, et surtout ici, dans trois



e FH i

sens, par suite d'un défaut de notre langue. On s’en sert tantot
pour exprimer le procédé de développement, tantot pour ex-
primer son résultat, et encore pour dire d'une maniére géné-
rale un développement vrai ou non (c’est-a-dire conforme ou
non conforme aux idées qui 'on fait naitre), ou exclusivement,
pour exprimer un développement fidéle & son principe. Un
développement faux ou irrégulier est appelé corruption.

2. 1I est clair que les développements mathématiques, cest-
a-dire le systéme des vérités déduites des définitions mathéma-
tiques ou équations, ne rentrent pas dans notre sujet, quelque
analogie qu’ils paraissent avoir avee lui. Il ne saurait y avoir
de corruption dans un tel développement, parce qu'il est dirigé
par les régles d'une stricte démonstration, et les conclusions
qu'on en tire ¢tant néeessaires, elles ne peuvent étre des dévia-
tions de l'idée originale.

3. Nous ne pourrions non plus prendre en consulcrauon les
développements physiques, tels que ceux qui s'opérent dans la
nature animale ou végétale , & moins que, comme les dévelop-
pements mathématiques, ils ne servent d'éclaircissements a
ceux qui doivent attirer notre attention. k

%. Nous n'avons pas non plus & nous oceuper des développe- =
ments matériels : car, bien que le produit de lindustrie hu-
maine, ils sont néanmoins physiques ; ainsi, le développement i

/
]
)
]

pa-

de cc qu'on appelle les ressources nationales. Nous parlons,

par exemple, de I'Irlande, des Etats-Unis ou de la vallée de
['Indus, comme susceptibles d'un grand développeraent ; ee qui
veut dire que ces contrées ont des terres fertiles, des produits
abondants, de larges et profondes riviéres, des positions cen--
trales pour le eommerce ou des ports commodes et spacieux,
toutes choses qui sont des matériaux et des instruments de
richesse, mais dont on ne tirc pas tout le parti possible. Le
développement consistera, dans ce eas, a établir des marchés,

a faire des eanaux et des chemins de fer, & eréer des comptoirs,
a creuser des bassins et a faire d'autres ouvrages semblables,
par lesquels les richesses naturelles du pays rapporteront le plus -
grand profit possible ct exereeront toute leur influenee. Dans ce

|

;



g el
sens, Iart est le développement de la nature; ¢est-3-dire quon
T'emploie pour 'utilité et Pagrément; et dans ce cas, l'intelli-
genee humaine est la puissance qui développe.

5. Quand des développements comme eeux que nous avoens
signalés sont liés & quelque systéme concu par lintelligence et
suivi avee persévérance, ils sont les développements d'une idée,
et peavent étre appelés politiques, comme dans lagrandissement
des Etats ou les changements d'une constitution. Les barbares
envahissent par cupidité les contrées méridionales; leur épée
est la garantte de leurs droits : ce n'est pas ld une manicre
intellectuelle de procéder, ni le mode de développement en
usage dans les soeiétés eivilisées. Ou la civilisation existe, la
raison, sous une forme ou une autre, est aiguillon ou le pré-
texte du développement. Quand un empire s'étend, c'est sur
I'invitation de ses alliés ou pour établir I'équilibre du pouvoir,
ou par la nécessité de faire une démonstration de foree, ou
pour protéger ses frontiéres. Il est, par exemple, mal & laise
dans son territoire ; il s'eneadre mal avec ses voisins; sa fron-
ticre ne suit pas les grandes lignes traeées par la nature; ses
principaux points manquent de communication ; il a des voisins
sans défense ou turbulents. Ainsi, dans antiquité, Eubée était
néeessaire & Athénes eomme Cythére & Sparte, et Auguste,
dans ses derniéres volontés, eonseilla de fixer les limites de
Fempire entre I'Atlantique, le Rhin, le Danube, I'Euphrate,
les déserts d’Arabie et d’Afrique. De nos jours, nous disons que
le Rhin cst la frontiére naturelle de la France, que I'Indus
est eelle de notre empire d'Orient; ct nous pouvons prédire
que dans un cas de guerre la Prusse changera peut-étre ses
limites sur la carte d’Europe. I S'agit ici d'un développement
matériel , mais une idée donne A ses mouvements foree et unité.

Ainsi, relativement & notre politique nationale, un éerivain
moderne observe que le parlement de 1628-29, dans sa lutte
avec Charles, loin d'empiéter sur la juste autorité dun
monarque constitutionnel , n'a jamais fait allusion aux garanties
qui étaient néeessaires & ses mesures. Cependant « douze années
de nouvelles aggressions, » ajoute-t-il, « apprirent an long



== 80 ==

parlement ce que quelques hommes habiles avaient peut-étre
déja soupconné : qu'on devait tirer davantage de l'oubli leur
ancienne constitution, fortifier ses c6tés faibles par de nouvelles
garanties, et qu'afin de rendre P'existence de la monarchie com-
patible avee celle de la liberté, on devait la dépouiller non-
seulement de tout ce qu'elle avait usurpé, mais encore de
quelque chose qui lui appartint (1). » Quelle que soit la valeur
de la théorie de cet auteur, les faits qu'il produit sontun exemple
d'un développement politique.

De nos jours, on sent tellement Tanomalie de I'arrangement
politique qui donne a la population d'Irlande une Eglise d'une
autre croyance que la sienne, que tous les partis semblent s'ac-
corder & reconnaitre quun développement aura nécessairement
licu; ou la population augmentera sa puissance politique, ou
I'Etablissement fera des prosélytcs.

En politique, les développements, quoique réellement ceux

des idées, sont souvent eapricieux et embrouillés par la nature

de leur sujet. Ils sont influeneés par le caractére des souverains,
I'élévation ou la chute des hommes d° Ltat le sort des combats ,

et les innombrables vicissitudes du mondc. «Peut-étre que les =

Grees seraient encore enveloppés dans I'hérésie des Mono-

physites, dit Gibbon, si la maison de I'empereur ne se fat -
fieurcusement tCl‘OU]LC Théodose expira, et sa seeur, qun était

orthodoxe, lui succéda sur le trone (1). »

De plus, il arrive souvent ou généralement que I'on trouve -

des éléments incompatibles et distincts dans Forigine ou T'en-
fance des systémes politiques ou des philosophies ; alors
quelques-uns doivent étre rejetés avant qu'aucun développe-
ment satisfaisant se réalise , si toutefois il doit s'en opérer. Et
communément ils sont rejetés par I'aceroissement graduel du
plus fort d’entre cux. Le régne de Charles I, auquel nous
avons fait allusion, en est un exemple.

Quelquefois des idées discordantes sont lices et cachées sous
un méme nom ou une méme profession pendant un certain

(1) Hist. Constit. d'Hallam, ch. vii, p. 572.
(2) Chap. vvu.



Lol ygieias

iemps. Cest ec qui arrive dans les coalitions en politique, ou
dans les rapprochements en religion, deux choses dont il n'y a
pour Pordinaire rien de bon & attendre. Telle est la fonction
ordinaire des comités et des hureaux de controle (boards) ; le
scul but des conciliations et des concessions est de donner &
des choses essentiellement contraires une apparence d'identité,
et dlobtenir ainsi un accord extérieur ou il n'y a pas d'autre
unité.

Les développements, les réactions, les réformes, les révolu-
tions et les changements de diverses sortes sont mélés dans
I'histoire actuelle des Etats comme dans eelle des seetes philoso-
phiques, de telle facon quiil est fort difficile d'en faire une
analyse scientifique.

La marehe intellectuelle est souvent détachée de la marche
pratique et lui est postéricure. Ainsi ce fut aprés quElisabeth
eut établi la réforme, que Hooker posa sa théorie de Eglise et
de UEtat (Church and State), comme une scule et méme chose
différant sculement dans T'idée; et ¢’est aprés la révolution et ses
eonséquences politiques, que Warburton éerivit son Alliance.
On a besoin en ce moment d'une nouvelle théorie a I'usage des
légistes constitutionnels, afin de concilier I'état actuel des choses
avec les justes droits de la religion. Et de méme encore dans les
luttes du parlement, les hommes prennent leur parti par la force
extéricure des événements ou celle des principes qui les mai-
trisent, sans savoir comment. Aprés avoir formé leurs opinions,
lorsqu’ils ont & parler, ils cherchent des arguments pour les
défendre, ct souvent une brechure ou un article de Revue

parait sur le sujet & discuter, qui vient fournir des lieux
eommuns &-la masse.

Drautres développements , quoique politiques, sont littérale-
ment amencs par le poids des idées dont ils sont les représenta-
tions vivantes. Ainsi la philosophie de Locke était réellement
lavant-coureur, et non une simple défense aprés coup, de I'ére
révolutionnaire , agissant foreément sur I'Eglise et le gouverne-
ment de son temps et des temps qui ont suivi.

Bisuiotn. mst. 6° axsge. I ouvr. 6




S T

Telles furent aussi les théories qui,  la fin du dernier siéel
précéderent le renversement de 'ancien régime en Franee
dans les autres pays.

Peut-étre encore y a-t-il des systémes politiques qui ne so
fondés sur aucune idée, mais sur une simple coutume, eomm
chez les peuples de I'Asie.

6. Dans dautres développements, le caractére intellectu
domine tellement qu'on pourrait les appeler logiques, comme
par exemple, dans lasthéorie anglicane de la suprématie royale
qui a été eréée par les légistes dans les tribunaux, et non ps
un systéme de politique ministérielle ou sur le champ de ba
taille. 11 s'ensuit qu'elle est appliquée avec une logique et u
détail d’application que I'histoire des constitutions ne peut gué
offrir. Elle ne consiste pas simplement en statuts, en article
de loi, ou en serments ; mais elle est réalisée dans ses détails:
comme dans le congé d’élire et la lettre missive pour la nomi
nation d'un évéque; —dans les formes observées par le conse
privé pour la publication des pri¢res d’Etat; — dans certain
arrangements du livre de pricres, ot I'Eglise universelle o
('selon le systéme que nous envisageons) abstraite préeéde
roi, mais ot I'Eglise nationale et réellement existante n’est me
tionnée quapreés lui. On imprime le nom du souverain en ma
juseules, tandis que les noms les plus saints sont en caractér
ordinaires , et ses armoiries figurent dans les temples au lieu d
crucifix; nous pourrions ajouter qu'elle place la sédition, la cons:
piration etlarévolte avant la fausse doetrine, I'hérésie et lesehisme.

De plus, lorsqu'une nouvelle philosophic ou ce qui s’y rat=
tache sintroduit dans les mesures prises par la législature, mj
dans les coneessions faites & un parti politique,, ou dans un sys
teme commereial ou agricole , on dit souvent : nous n’avons
pas vu la fin de tout ceci; c’est un gage de concessions nouvelles;
qui vivra verra. En parlant ainsi, nous prévoyons des suites et
des résultats inconnus. ]

I admission des Juifs aux fonctions municipales a été dernié
rement (1) défendue, en sappuyant sur cette thése quiil

(1) Le Times de mars 1843,



IR

‘agissait pas de lintroduction d'un principe nouveau, mais
eulement du développement d'un principe déja recu dont les

rémices ont été acceptées depuis longtemps , et dont notre
iccle n'a plus qua tirer les conséquences. On a dit quil ne
s'agissait pas de rechercher d'une maniére abstraite ce qui de-
lvrait étre, puisqu’il n'y a pas de modéle idéal qui puisse servir
de guide infaillible aux nations ; que le changement n’est qu’une
question de temps, et que le temps améne tout; que Pappli-
cation des principes ne doit pas outrepasser les limites du cas en
question; qu'clle ne doit ni devancer, ni venir apres les exi-

ences impéricuses du temps. On ajoutait quen fait les Juifs
avaient ¢té récemment appelés a des fonctions publiques, et
quen principe la loi ne pouvait refuser de légitimer I'élection
dont il s’agissait.

En théologic, I'adoption du mot fesréxes & Ephése, comme
marque distinctive d’orthodoxie , est un excmple de dévelop-
pement logique.

7. Il est une autre classe de développement qui peut étre
appelée historique ; je veux dire quand un fait, qui d’abord n’est
eompris que trés-imparfaitement, excepté par un petit nombre,
se développe enfin, atteint sa forme voulue et toutes ses pro-
portions, et se répand dans une société, il finit par étre accepté
de tous, par suite de I'accumulation, de I'agitation et de la con-
currence des témoignages. Ainsi quelques bruits naissent,
puis s’évanouissent ; d'autres prennent pied et sont ultérieure-
ment recus comme des vérités. Les cours de justice , les parle-
ments, les journaux, les lettres et autres documents posthumes,
les historiens, les biographes et le cours des années qui dissipe
les partis ct les préjugés, sont aujourd’hui les instruments du
développement. Aussi le poéte fait-il la Vérité fille du Temps (1).
Cest ainsi qu'a la fin on peut, par des approximations, arriver
d une juste appréeiation des faits et des caractéres. L’histoire
ne peut étre éerite que dans un siéele postérieur. Le Canon du
Nouveau Testament s'est aussi formé par voic de développe-

(1) Crabbe’s Tales (Contes de Crabbe).



s 7

ment. Ainsi, les hommes publics se contentent de laisser le
réputation & la postérité ; de grandes réactions sc font da
Fopinion , et méme quelquefois les hommes survivent & Fopp
sition et & la détraction. Ainsi, les saints sont canonisés p:
I'Eglise longtemps aprés quiils sont entrés dans le repos éternel.

8. Les développements moraux ne donnent pas propreme
matiére & controverse,, mais ils sont naturels et personnels,
ils substituent ce qui est convenable, désirable, pieux, gén
reux, bienséant, & la.conclusion strictement logique. L'évéqu
Butler nous en fournit un exemple remarquable au ecommen
cement de la seconde partie de son Analogie. De méme que de
principes impliquent des applications, et que des proposition
générales en renferment de particulicres, de méme, dit-il, eer
taines relations impliquent des devoirs corrélatifs, et certai
objets demandent certains actes, certains sentiments. I1 observ
que, quand bien méme il n’y aurait pas un commandemen
positif de rendre les honneurs divins & la Seconde et & la Troi
sitme Personnes de la sainte Trinité, ce qui en est dit dan
I'Eeriture scrait une garantie suffisante, un commandemen
indirect et méme une raison logique de le faire. Il nous demand
si « le devoir de vénération religieuse envers ces deux personne
divines ne ressort pas immédiatement, au point de vue de |
raison, de la nature méme de ces attributs et de ces rapporis
comme la bienveillanee et T'obligeance que nous devons a nos
semblables naissent des relations communes entre eux et nous. »
Il dit ensuite qu’il parle du sentiment religicux intéricur de révé-
rence, d'’honneur, d'amour, de confiance, de reconnaissance ,.
de erainte et d'espérance. « De quelle maniére ce eulte intérieur
doit se traduire a 'extérieur est une affaire de pure ordonnance
révélée;... mais le culte, le culte intéricur méme rendu au Fils
et & I'Esprit saint n’est un simple commandement révélé qu'au-
tant que les rapports sous lesquels ils nous sont présentés sont
mati¢re de pure révélation : car, les relations étant eonnues ,
Fobligation d'un eulte intérieur devient affaire de raison naissant
de ces relations mémes. » En d’autres termes, le culte est le
développement du dogme; ainsi de la doctrine de la béatification




e

des saints nait un développement qui méne naturellement a leur
culte; Ihyperdulie est Vefflorescence de la doctrine que Marie
est feotires, ou Mére de Dieu, et I'adoration de ['hostie est ren-
fermée dans le dogme de la présence réelle.

Nous devons mentionner ensuite un développement conforme
a celui dont parle Butler. Comme les objets demandent des
sensations, de méme les sensations impliquent des actes et des
objets. Ainsi la conseience, dont nous ne pouvons nier I'exis-
tence, est une preuve de la doctrine d'un gouverncur moral ,
qui seul lui donne une signification et un but; en dautres
termes , la doctrine d'un jugement a venir est le développement
du phénoméne de la conscience. Il est cneore indubitable que
les passions et les affections agissent dans Pesprit avant la pré-
sence de leurs propres objets : leur activité est donc un premier
argument d’une grande force en faveur de ['existence réclle de
ces objets, en supposant quiils fussent encore inconnus. De
méme encore, le principe social, inné en nous, donne une
sanction divine & la société et au gouvernement. La doctrine du
péché apres le baptéme et celle des priéres pour les fidéles tré-
passés se sont développées dans la doctrine du Purgatoire. Les
rites et les eérémonies sont des moyens naturels & 'aide desquels
Pesprit se soulage des émotions de piété et de pénitence. Quel-
quefois I'habitude d'un sentiment de crainte et d’amour pour
ce qui est grond, élevé et invisible, a conduit Fhomme &
abandonner sa secte pour quelque forme plus catholique du
Christianisme.

Aristote nous donne un excmple de cette sorte de développe-
ment dans sa description de I'homme heurcux. Aprés avoir
démontré que sa définition du bonheur exige la présence d'objets
délectables selon l'idée la plus ordinaire et la plus populaire
quon se fasse du bonheur, il ajoute que, bien que sa définition
w'en parle pas, néanmoins les biens extérieurs y contribuent
beaucoup; ce qui veut dire qu'une eertaine prospérité est
attachée par une convenance morale a I'homme heureux, quoi-
que la logique ne T'exige pas rigourcusement. « Car il est im-
possible, dit-il, ou au moins difficile de pratiquer les hautes



¥

vertus sans ressources abondantes. Bien des ceuvres se font
I'aide des amis, de la richesse, du pouvoir politique; et 'ab-
sence de eertaines choses, d'une naissanee honnéte, d’enfants
qui donnent de Pespérance, de représentation personnelle,
assombrit souvent le bonheur : car un étre difforme, ou de
hasse extraction, vivant de privations et n’ayant pas d’enfants,
ne saurait étre pleinement heurcux; il le serait encore moins,
si ses enfants étaient de mauvais sujets, ou que la mort les lui
enlevit, s'ils étaient bons (1). »

Ce proeédé de développement a été parfaitement tracé par un
écrivain francais contemporain, dans ses Lecons sur la Civilisa-
tion Européenne, ouvrage que nous citerons avee quelque
étendue : « Si nous réduisons la Religion , dit-il, & un pur senti-
ment religicux. .. il parait évident qu'elle ne doit plus étre alors
quune affaire personnelle. Mais , ou je suis étrangement
trompé, ou cc sentiment religieux n'est pas I'expression com-
pléte de la nature religicuse de 'homme. La religion est, je
crois, fort différente et beaucoup plus étendue. 11 y a dans la
nature et les destinées de 'homme des problémes qui ne peuvent
avoir leur solution dans cette vie, qui dépendent d’un ordre de
choses sans relations avee le monde visible, mais qui enflam-
ment sans cesse 'esprit humain du désir de les comprendre. La
solution de ces problémes est l'origine de toute religion ; son:
premier objet est de découvrir les symboles et les doctrines
qu'elle renferme, ou qu'elle est supposée renfermer.

» Une autre cause forec encore le genre humain d embrasser !
la Religion... D'ou naissent les vérités morales? ol conduisent-
elles? Cette obligation qu'on simpose de faire bien est-clle un
fait isol¢ , sans auteur, sans but? Ne cache-t-elle pas, ou plutot
ne révéle-t-elle pas & I'homme une origine, une destinée en
dehors de ce monde? Avec ces questions spontanées et inévi- -
tables, la science des vérités morales conduit Ihomme au seuil
de la Religion , et lui montre une sphére d'ott il ne I'a pas tirée.
Ainsi, les sources certaines et infaillibles de la Religion sont ¢

p—

(1) Bth. Nic., 1,8,



L e

d'une part, les problémes de notre nature ; de lautre la
néeessité de ehercher pour la morale une sanetion, une origine
et un but. Elle prend done d'autres formes que eelles d'un pur
sentiment ; clle semble étre une réunion de doctrines , de
préceptes et de promesses. Clest cc qui constitue véritablement
la Religion ; c'est 1a un caractére fondamental ; ee n'est pas
seulement une forme de la sensibilité , un effet de I'imagination,
ou une variété de la poésic.

» Ainsi ramenée 4 ses vrais éléments, 4 sa nature essenticlie ,
la Religion ne parait plus une affaire purement personnelle ,
“mais un prineipe puissant et fécond d'association. Est-clle con-
sidérée comme systéme de eroyance, comme systéme de dogmes?
La vérité n'est pas I'héritage d’un individu, elle est absolue
et universelle ; les hommes doivent la rechercher et la professer
en commun. Est-elle eonsidérée par rapport aux préceptes qui
sont, associés a ses doetrines ? Une loi obligatoire pour un seul
individu lest pour tous; elle doit étre promulguée, et il est de
notre devoir de travailler & soumettre tous les hommes & son
sceptre. Il en est de méme pour les promesses que la Religion
fait au nom de ses symboles et de ses préceptes; elles doivent
étre répandues , et tous les hommes invités & partager leurs
bienfaits.

»Une sociét¢ religieuse résulte naturellement des éléments
essentiels de la Religion et en est une conséquence si nécessaire,
que le mot choisi pour exprimer le plus énergique sentiment
social , le désir le plus intense de propager des idées et d'étendre
la société , est le mot Prosélytisme , terme qui est spéeiale-
ment appliqué a la croyance religicuse et qui, en fait, lui est
consacre. :

» Quand une société religicuse a été formée, quand un certain
nombre d’hommes sont unis par une croyance religicuse com-
mune, gouvernés par les mémes préceptes religieux, et qu'ils
jouissent des mémes espérances religicuses, une forme de
gouvernement est néeessaire. Aucune société ne peut durer une
semaine , une heure sans gouvernement. Du moment qu'une
société est formée , par le fait méme de sa formation, elle exige




oSk el

un gouvernement — un gouvernement qui proclamera la véri
commune, qui est le lien dela soeiété, qui promulguera et mai
tiendra les préceptes que cette vérité doit produire. La néeessit
d'un pouvoir supériecur, d'une forme de gouvernement, ¢
renfermée dans le fait de Iexistence d'une société religieus
comme dans celui de toute autre société. .

» it non-seulement un gouvernement est néeessaire , mais i
s¢ forme naturellement de lui-méme..... Quand on perme
aux événements de suivre leurs lois naturelles, quand la force
n'intervient pas, le pouvoir tombe aux mains des plus habiles,
des plus dignes, des plus capables de maintenir les principe
sur lesquels la société a été fondée. Une expédition guerriér
est-clle agitée ? le plus brave prend le commandement. Un
recherche , une entreprise seientifique est-elle I'objet d'une
association ? le plus instruit en est le chef..... L'incgalité des
faculiés et de I'influence, base du pouvoir dans la vie civile,
a le méme effet dans une société religieuse... La religion ma
pas plutot pris possession de 'esprit humain, qu'une société
religieuse apparait, se forme et produit son gouvernement (1), »

9. Il nous reste & parler de ce que jappellerais, si le mo
n'avait été si souvent employé vaguement et sans attention, des
développements métaphysignes; jentends par la eeux qui ne
sont que la simple analyse de I'idée congue par T'intelligence, et
qui se bornent & en reproduire I'exacte et compléte délinéation.
Cest ainsi qu’Aristote trace le caractére d'un homme magna-
nime ou libéral; c'est ainsi que Shakspeare a pu concevoir et
peindre Hamlet ou Ariel, et c’est ainsi que, dans le domaine
sacré de la théologic, I'esprit peut étre employé & développer:
les idées solennelles qu’il a concues implicitement , sans les
assujettir & la puissance de réflexion et de raisonnement.

J'ai déja traité ce sujet d'une maniére étendue dans un autre
ouvrage dont il me suflira de citer ici quelques passages, qui

serviront d'explication. 'l‘
« L'esprit qui est accoutumé 4 la pensée de Dieu, de Jésus-.]!

i

4

(1) Guizot , Legons sur la Civilisation Européenne, v¢ legon. E

)

|
F



K

Christ, du Saint-Esprit, tourne naturellement , avec une dévote
curiosit¢, i la contemplation de I'objet de son adoration , et
commence & émettre & son sujet certaines propositions sans
savoir ni ot ni jusquou il sera entrainé. Une proposition con-
duit nécessairement & une autre ; unc seconde i une troisiéme ;
des restrictions deviennent alors nécessaires, et la ecombinaison
de ces propositions mises en regard les unes des autres ocea-
sionne quelque nouvelle évolution de T'idée originale, que I'on
ne peut jamais considérer eomme enti¢rement épuisée. Ce pro-
cédé constitue son développement, et il se résume dans une
séric, ou plutot un corps de propositions dogmatiques, jusqua
ce que ce qui était une simple impression faite sur I'imagination
soit devenu pour la raison un systéme ou un symbole.

» Or, de telles impressions sont évidemment simples et eom-
plétes plus que toutes les autres idées théologiques, parce qu'elles
sont des impressions provenant des objets cux-mémes. Les idées
et leurs développements ne sont ordinaircment pas identiques ,
le développement n'étant que la conduite de I'idée dans ses eon-
séquences. Ainsi la doctrine de la Pénitence peut étre appelée
le développement de celle du Baptéme, bien que ee soit une
doctrine distinete , tandis que les développements dans les
doctrines de la sainte Trinité et de 'Incarnation ne sont que de
simples phases de I'impression originale, et des modes de la
représenter. Comme Dieu est un, limpression qu'il nous donne
de lui-méme est unc; ce n'est pas une chose composée de
parties; ce n'est pas un systéme; ce n’est pas non plus une
chose imparfaite et qui ait besoin d’étre mise en regard avee une
autre idée qui serve ala compléter : cest la vision d'un objet.
Quand nous prions, nous ne nous adressons pas 4 un assem-
blage de notions ou 4 une croyance, mais'a un seul Etre indi-
viduel; et quand nous parlons de lui, nous parlons d’une
personne, et non d'une loi, ou d'une manifestation. Cela posé,
tous nos efforts pour tracer l'impression que nous avons de lui
n'aboutiront qu'a reproduire une seule idée, et non deux, trois
ou quatre, ni une philosophic, mais une seule idée, simple,
considérée sous ses divers aspeets.



iy

» On peut comparer ceci aux impressions produites sur nous
par les sens. Les objets matériels sont réels, entiers et indi-
viduels, et les impressions qu'ils font sur Pesprit par les sens
sont d’une nature correspondante; elles sont complexes et
nombreuses dans leurs rapports et leur portée, mais, consi-
dérées en elles-memes , elles sont unes et intégrales. Et de la
méme facon, les idées qui nous sont données des objets divins
de notre foi sous 'Evangile, par la nature des choses et par cela
méme qu'elles sont des coneeptions, répondent aux originaux
en ce qu'elles sont complétes, qu'elles sont indivisibles, substan-
tielles, et peuvent étre appelées réelles, étant les images de ce
qui est réel. Les objets qui nous sont apportés par les sens s'éta-
blissent, on peut dire, dans nos esprits avee des dimensions ,
sous des aspects et des influences différentes, qui, toutefois,
ont de la consistance entre elles; plusieurs méme se dessinent
dans nos esprits sans effort de notre mémoire et 4 notre insu ,
tandis que nous contemplons les objets eux-mémes ; elles nous
foreent ainsi & eroire a leur réalité par la convenance spontanée
ct 'harmonie de ces accidents qui les entourent, eomme sils ne
pouvaient ¢tre des créations de nos esprits, mais qu'ils fussent
les images d'étres extéricurs et indépendants. Cela aura licu
aussi dans les idées sacrées objets de notre foi. Les hommes
religicux ont, selon leurs facultés, une idée, une vision de la
bienheureuse Trinité dans 'unité, ou bien, du Fils incarné, et
de sa présence, non plus comme d'un assemblage de qualités,
dattributs et d'actions, non comme du sujet d'un nombre de
propositions, mais comme d'une chose qui est une, individuelle,
indépendante des paroles, comme d'une impression transmise
par les sens.

«Ainsi, des propositions particuliéres, qui sont employces
pour exprimer des parties de la grande idée qui nous est donnée,
ne sauraient jamais étre réellement confondues avee l'idée elle-
méme, dont de telles propositions prises ensemble ne peuvent
que se rapprocher sans la dépasser. Comme les définitions ne
sont pas faites pour aller au dela de leur sujet, mais pour cn
donner une représentation adéquate, ainsi les exposés dogma-




v

tiques de la Nature Divine employés dans nos confessions,
quelque multipliés qu'ils soient, ne peuvent, sans s'esposer a
devenir hérétiques, dire plus que n'implique lidée originale
considérée dans sa totalité. Les symboles et les dogmes ne sont
vivants que dans l'idée qu'ils sont destinés & exprimer, et qui
seule est substantive; ils ne sont néeessaires que paree que I'es-
prit humain ne peut réfléchir sur Tidée que pic¢ee a picee; que
parce qu'il ne peut s’en servir dans son unité et dans son entier,
a moins de la résoudre en une série d’aspects et de rapports.
Et en fait, ces expressions ne sont jamais équivalentes a l'idée.
Nous sommes capables de définir les eréations de notre esprit;
car elles sont ee que nous les faisons, et rien de plus; mais il
serait aussi aisé de eréer ce qui est réel que de le définir. Ainsi
les dogmes catholiques ne sont, aprés tout, que les symboles
d'un fait divin, qui, loin d'¢tre borné par ces propositions,
ne saurait étre épuis¢, ni approfondi par un millier de sym-
boles (1). » -

Il ne nous reste rien a dire sur le sujet de cette section, si ee
n'est qu'en plusieurs cas, le développement est simplement em-
ployé dans le sens de manifestation comme dans quelques-uns
des exemples donnés ci-dessus. Ainsi, le calvinisme et I'unitai-
rianisme peuvent étre appelés des développements, ¢’est-a-dire
des applications du prineipe du jugement privé, quoiqu’il n’y
ait point cn rcéalité d’aceroissement , partie essentielle d'un vrai
développement. Mais nous examinerons cette distinction en
temps et lieu.

SECTION III.
SUR LA CORRUPTION D'UNE IDEE.

§ Ir. Marques distinctes entre le développement et la corruption.

Puisque développer une idée ce n'est que la présenter d'une
mani¢re adéquate, la compléter en faisant ressortir tous ses
aspeets différents , ses rapports et ses conséquences, et puisque

{1) Sermons de 'Université, p. 330, 333.



psg | SN

les causes qui stimulent son accroissement peuvent aussi en
dénaturer la forme, comme on le voit dans les corruptions de
la vérité dont le monde abonde, des régles sont néeessaires
pour distinguer les développements légitimes de ceux qui ne le
sont pas.

Ici, une marque distinctive est tout d'abord suggérée par
I'analogie de la croissance physique, qui est telle que les parties
et les proportions de la forme développée , eorrespondent &
celles qu'elle avait dansle principe. L'animal adulte a les mémes
formes qu'd sa naissanee; les jeunes oiseaux ne deviennent pas
des poissons; et I'enfant ne dégénére pas en une de ces brutes
sauvages ou domestiques, dont il est appelé & étre le maitre.
« Imitetur, » dit saint Vincent, « animarum religio rationem
» corporum , que licet annorum processu numeros suos evolvant
» et explicent, cadem tamen que erant remanent (1), » L'unité
dans le type est certainement la marque caractéristique la plus
sensible d'un développement fidcle.

Cependant cet exemple ne doit pas aller jusqua nier toute
variation , ni méme un changement considérable de proportion
et de relation , dans le développement des parties ou des aspects
d'une idée. De tels changements, dans 'apparence extérieure
ou dans I'harmonie intérieure, ont lieu dans la eréation animale
elle-méme. L'oiseau en état de voler différe de sa forme pre-
micre dans F'eeuf. Le papillon est le développement, mais en
aucune facon I'image de sa chrysalide. La baleine réclame une
place parmi les mammiféres, et eependant nous devons penser
qu’il s'est opéré chez elle quelque étrange transformation pour
la rendre semblable, quoique, en apparence, si contraire aux
animaux parmi lesquels elle est classée. De meme, siles bétes
féroces étaient autrefois dans le paradis et ne s’y nourrissaient
que d'herbes, elles devaient présenter des phénoménes cor-
porels bien différents, quant & la structure des muscles, des
griffes, des dents et des viseéres, toutes choses qui sont main-
tenant approprices a leur existenee carnivore. A son lit de mort,

(1) Commonit., 29.

-




[ 7 e

Eutyque, patriarche de Constantinople, joignit les mains et
dit : «Je confesse que nous ressusciterons tous dans cette chair; »
cependant la chair et le sang ne peuvent hiériter du royaume de
Dieu, ct un corps glorieux a des attributs incompatibles avec
sa condition présente sur la terre.

Plus subtiles encore sont les variations, conformes ou non &
lidentité , dans les développements religieux et politiques. La
doctrine catholique de la sainte Trinité a toujours ¢été accusée,
par les hérétiques, d'étre en opposition avee celle de T'unité
divine, d'ou clle procéde, et méme les fidéles la considérent,
au premier abord, comme tendant & Tobscureir. Mais Petau
nous dit: « Jaflirmerai, ce qui surprendra peut-étre le lecteur,
que cette distinetion de personnes qui, du eété de ee (uon
appelle proprietates, est en réalité la plus grande, est si loin
d’étre en désaccord avee I'unité et la simplicité de Dieu, que
cette méme distinetion est, au contraire, trés-utile 4 la doetrine
de T'unité et de la simplicité de Dieu (1). »

De plus, Arius aflirmait que la seconde Personne de la sainte
Trinité ne peut comprendre la premicre; tandis que le dogme
caractéristique d’Eunomius était que tous les hommes peuvent
comprendre Dieu aussi pleinement que le Fils le comprend lui-
meéme ; cependant personne ne doute que P'eunomianisme ne
fit un vrai développement et non une corruption de la doctrine
d’Arius.

Le méme individu peut passer par plusieurs systémes de
philosophie ou de eroyance; eependant il est possible qu’il n'y
ait point 1a d'inconséquence, car il peut se faire que ces chan-
gements ne tiennent pas & I'essence de ses opinions, et ne soient
vraiment que des organcs aceidentels, des expressions tempo-
raires de ce qu’il est intéricurement d'un bout & I'autre de son
existence. Les doctrines politiques des torys modernes res-
semblent 4 celles des whigs primitifs; et ecpendant personne
ne niera que les whigs et les torys n'offrent echacun un type

(1) De Deo, 11, 4 § 8.

~1

Bisriorn. msr. 6° AxNCE. I oUVR.



N

bien distinet. Le calvinisme s’est changé en unitairianisme. Ce
pendant ce n’est pas la une corruption, bien qua vrai dire
ne soit pas non plus un développement; car Harding, dans sg]
controverse avee Jewell, avait signalé le changement dcplu
trois siécles, et il ne s’est pas fait dans un seul pays, mais dans;
plusieurs. J
i’histoire -de notre caractére national fournit une analogie
plutot qu'un exemple de ce point; il y a une relation si intime
entre le dueloppcmeut des esprits et des idées, qu'il est bon
d’en parler ici. Ainsi, Fancienne Angleterre donnait Pappui le
plus loyal au Saint- ch"c tandis que I'Angleterre moderne ut
sa plus jalouse ennemie. Ln changement aussi grand s’est f'ut}
en France, autrefois la fille ainée dL I'Eglise et la fleur de sa
chevalerie, maintenant démocratique et il y a peu de temps.
impie. Cependant, chez ces deux nations, on ne saurait appeler
ces changements des corruptions. :

Réfléchissons encore sur les vicissitudes morales du peuplea
de Dieu. Quelle différence entre son caractére rampant et liche
a la sortie d' Egypte et I vepm chevaleresque du siécle de David ,
ou le f.mansmc sanguinaire qui brava les Titus et les Adncn!.
Quelle différence entre cette faiblesse d’esprit qui ployait mune
a la vue d'unc idole paienne, avec la rigidité iconoclaste et lal
nationalit¢ bigote du judaisme postérieur! Comme I'absence
apparente de ee qu'on appelle talent est frappante, durant Je.
gouvernement surnaturel de ce peuple, si I'on eompare sa ca=
pacité de cette époque aux dons de l'esprit que des témoignagcs}
divers lui attribuent maintenant!

Et, de la méme maniére, les idées peuvent demeurer, quois
que Lexpression en soit varice & linfini; ct nous ne saurions
déterminer si ce qu'on appelle le développement , en est vérita=
blement le développement ou non, sans avoir une plus ample
connaissance que celle du simple fait de eette variation. Nos
sentiments ne peuvent non plus servir de eritérium. Saint Pierre.
dut étre fort choqué de sentendre dire de tuer et de manger les
bétes impures aussi bien que pures, quoique ce commandement
fut impliqué dans la foi qu’il soutenzit et propageait; un simple



hg
effort, un court espace de temps, ou la force de la raison, ne
suffiraient pas & vainere cette impression. Il peut encore arriver
qu'une représentation, qui différe de son type original, semble
plus fidéle et plus vraie qu'une autre qui a plus de prétentions &
lexactitude. Il en est quelquefois ainsi d'un portrait qui n'est
pas frappant ; au premier coup d'eeil, il va sans dire quil nous
désappointe ; mais quand nous sommes familiarisés avee lui,
nous y voyons ce que nous n'y avions pas découvert d’abord, et
nous le préférons, non pas & une parfaite ressemblance, mais a
plus d’'une esquisse qui pousse I'exactitude jusqu’a [a caricature.

Quelquefois aussi, les perversions réelles et les corruptions
ne sont pas extérieurement aussi dissemblables & la doctrine &
laquelle elles apparticnnent, que les changements conséquents
qui en sont les vrais développements. Quand Rome se transforma
de république en empire, ce fut une altération réelle de poli-
tique ou une corruption; cependant le changement était peu
de chose en apparence. Les anciennes charges et fonctions du
gouvernement subsistérent; seulement, I'empereur ou com-
mandant en chef les réunit toutes dans sa personne. Auguste
était consul, tribun, pontife supréme et censeur, et le pouvoir
impérial, selon Gibbon, « était une monarchie absolue déguisée
« sous les formes d'une république. » D'autre part, quand la
dissimulation d’Auguste fut remplacée par I'ostentation de Dio-
clétien, le changement réel de constitution était insignifiant ;
mais il fut grand en apparence. Au lieu d’étre simple consul,
censeur et tribun, Dioclétien devint seigneur ou roi, il ceignit
le diadéme et s'entoura d'une cour.

Le refus de marcher avec la doctrine & mesure qu’elle avance,
Tobstination dans les notions du passé est en religion une cause
de corruption. C’est ce qui ressort d’'une maniére remarquable
de T'histoire du peuple de Dieu. Les Samaritains qui refusérent
dajouter les prophétes a la loi, et les Sadducéens qui niaient
ce qui reste caché dans le livre de I'Exode, n’étaient en appa-
rence que de fidéles observateurs de la doctrine primitive.
Notre-Seigneur trouva son peuple exact observateur de la lettre
de laloi; ct il le condamna pour ne pas se conduire d’aprés son



L o

esprit, c'est-d-dire, d'apres le développement de la doctrin

L'Evangile est le développement de la loi ; eependant quell

dlffcrencc parait plus grande que eelle qui existe entre la loi in=
flexible de Moise et la loi de Grdce et de Vérité donnée par
Jésus-Christ? Samuel s'était imaginé que le grand Eliab etmft
loint du Scigneur; Jess¢ avait pensé que David n'était propre
qud la vie de pasteur. Ainsi, encore, quand le Roi des rois parut
sur la terre, il fut comme une racine sortic d’'une terre aride;
mais laforce sortit de la faiblesse, etdu fortest sortie la douceur..

Ilen est ainsi avee nos amis; lcs plus obséquieux ne sont pas
toujours les plus vrais, et le plus eruel en apparence est sou=
vent le plus fidéle. Nous connaissons la conduite des trois filles
du vieux roi de la fable. Celle dont « F'amour était plus fort que
I'éloquence et qui ne pouvait faire passer son ceceur par sa
bouche , » resta seule fidéle & son pére. i

Bien qu'a la premiére vue il semble naturel de supposer
quune idée soit I'image exacte d'elle-méme, dans toutes les
phases de son histoire, I'expérience est 1a pour prouver le con=
traire. Afin de découvrir ee qui distingue un vrai développement
d'une corruption, il faut que nous considérions le sujet plus
attentivement.

Pcut-étre nous sera-t-il de quelque secours d'étudier la signi=
fication littérale du mot corruption appliqué aux choses maté-
rielles. La corruption est une décomposition de Pobjet dans
lequel elle sopére,, ou une dissolution de ses parties intégrantes,
occasionnant éventuellement une perte d'unité. De plus, ceci ne
sapplique quaune chose organisée ; une pierre peut étre réduite
en poudre, mais ne peut pas étre corrompue. Ln outre, puis-
que I'organisation renferme l'accroissement et la vie, la corrup-:
tion doit détruire I'un et I'autre; c¢est pour cette raison que les:
philosophes I'opposent & la génération. Si I'on peut suivre cette:
analogie, la corruption des idées philosophiques et politiques
est un travail qui aboutit & la dissolution du corps de pensées
ou de pratiques qui avaient été systématisées et tellement enchai=
nées qu'elles formaient un ensemble idéal, & la destruction du
type, quel quiil soit, qui faisait son unité, & sa désorganisation,



asa perte du principe de vie et de croissance, a sa solation e
drautres idées qui en prennent la place en se séparant les unes
des autres, et en formant chacune & part le principe de vitalité
de quelque systéme distinet.

La corruption, comme cela se voit dans le monde physique,
non-seulement précéde immeédiatement la dissolution , mais
elle suit immédiatement le développement. C'est Pétat de transi-
tion dans ce travail continu qui lie mystérieusement la naissance
d’un étre vivant & sa mort. Elle différe en ceci d'une réaction,
d'une innovation ou d'une réforme, en ce qu'elle est I'état vers
lequel tend tout développement dés son principe, aucuel il ar-
rive tot ou tard, et ce qui en est le revers en méme temps que
la continuation. Les natures animées possédent la vie jusqu'au
moment méme de leur mort; elles croissent afin de décroitre ,
et chaque heure qui les rapproche de la perfection les rapproche
aussi de leur fin. Ici la ressemblance et la différence entre un
développement et une corruption sont amenés dans une exacte
juxta-position. La corruption d'une idée est cet état du dévelop-
pement qui détruit ses progrés antérieurs.

Si la marche est suspendue et l'état chronique, alors on
lappelle dépérissement ; mais on la nomme corruption quand
elle en vient a une crise, comme une fiéyre, ou & une pertur-
bation du systéme , semblable & eelui produit par I'empoisonne-
ment, dans lequel les fonctions du corps sont sous une influence
désorganisatrice, tandis que dans un dépérissement il y a perte
dactivit¢ et de vigueur.

Ainsi, sans regarder l'analogie comme stricte ou suflisante
pour appuyer dessus un argument, Nous pouvons NOUs en servir
afin de poser plusicurs régles qui serviront de lignes de démar-
cation entre un développement et une corruption. Le dévelop-
pement done, qui obscurcit son idée essentielle ou lui est pré-
Judiciable , qui trouble les lois du développement constituant son
organisation, qui renverse son cours de développement, doit étre

|regardé comme une corruption ; tandis que I'état chronique et
| actif, ou eelui qui est capable de tenir réunies les parties inté-
grantes d'un systéme, n’est pasune corruption. De cetteanalyse,



T .

ious pouvons tirer sept marques d'un véritable développemen
de valeur et de puissances différentes.

§ 1. Premiére marque d'un vrai développement. — Conservation de I'ide
;

; " . e = Setall LS

On n'osera guére nier que l'idée essentielle ou l'idée type quc‘j
représente un systéme philosophique ou politique, doive s
conserver sous tous ses développements et que sa perte équivaut
ala corruption du systéme. Lorsque, par exemple, nous dison:
qu'une institution monastique a été¢ dans un état de corruptionﬁ:
nous voulons dire qu'elle s’était éeartée des vues dans lesquelles
elle avait été fondée. Les juges sont corrompus, quand ils m
sont pas guidés dans leurs décisions par la justice et la vérité,:
mais par 'amour du luere et Ia conwlcmtmu des personnes.
Laustérité de vie peut étre poussée & I'exeés comme la dissi=
pation; mais nous appelons corruption, non I'exeés (ui conserve
mais eelui qui détruit le type de la retenue. '

Ceeci est reconnu en substance dans un grand nombre d° autres

5. Une nation ou une religion peuvent subir Tsien des chan=
gements ; mais quand nous parlons du développement de I'une
ou de Tautre, nous voulons dire les phases par lesquelles elle
passe lorsquelle accomplit sa destinée, et non eelles qui sont
une déviation de la voie qu'elle a & parcourir; et cela est si vrai
que nous prenons ses fortunes suceessives, comme le commen=
taire qui explique son histoire primitive, et nous disons lors=
qu'elle suit tel ou tel genre de politique qu'elle remplit sa missions
Les papes sc présentent sous un aspect bien différent a I'histo=
rien du monde, quand il les voit dans leur pauvreté apostolique
ou dans leur puissance plus quiimpériale ; mais quand ils pro=
tégent les pauvres, réconcilient les souverains rivaux, conver=
tissent les barbares et étendent la eivilisation, I'historien reconnait
leur mission en dépit des changements, et il se contente de les
louer.

On a derniérement soutenu (avee raison ou non, cela ne fait.
rien & la question) que la vision miraculcuse et le songe du
Labarum n'avaient pu avoir lieu, comme Eusche le rapporte
parce que ce récit est opposé au caractére original du christias

1



ey -

nisme. « Pour la premicre fois, dit 'auteur en parlant de l'in-
troduction de I'étendard dans les armées de Constantin , le doux
et pacifique Jésus devint un dieu des combats, et la eroix, le
signe sacré¢ de la rédemption chréticnne , fut transformée en
banni¢re d'une lutte sanglante... Ce fut le premier pas vers le
christianisme militaire du moyen age, une modification de la
pure religion de I'Evangile directement opposée peut-étre A ses
vrais principes , néanmoins indispensable en apparence au pro-
grés social de Ihumanité (1). » Enoutre, un chef populaire peut
faire bien des professions de doctrines; il peut courtiser les
partis ¢t rompre avec eux; il peut se contredire en paroles ct
détruire son propre ouvrage, et cependant tendre a la réali-
sation dc certains objets , adhérer a certaines docirines, de
maniére & laisser chez ses partisans limpression , non de la déli-
catesse de sa conscience, mais de sa sinecrité et de sa consé-
quenee dans ses principes. D autre part, un homme d'Etat perd
sa position , amoindrit son influence en raison de la négligence
quil apporte dans I'accomplissecment de ses fonctions et des de-
voirs quil a entrepris.

Un des arts de 'homme d'Etat dans la diplomatie et les
débats parlementaires, est de prévoir tous les développements
dont une mesure est susceptible, afin de pouvoir distinguer les
changements qui en corrompent I'idée essenticlle de eeux qui
la conservent. Alors on peut facilement tomber juste sur ces
amendements et modifications, qui sont vraiment des corrup-
tions sans en avoir l'air, et par le fait annuler la mesure clle-
méme. Car tous les développements font partie d'une idée
originale, et ce qui est incompatible avec elle n'est pas un
développement. ‘

Cette épreuve, cependant, est trop sensible et se lie trop &
la démonstration pour étre d'une application facile dans les cas
particuliers. Elle suppose une vue intérieure de I'idée principale
sur laquelle est basé un systéme de pensée, que souvent I'on
ne saurait posséder, ct qui, en cas de tentative, ne conduirait

(1) Hist. du Christ. Milman, ni. 1.



RSE .

qu'a une pure théorie. Quant au Christianisme, vu le caractére
peu systématique de ses documents inspirés et le silence de
I'histoire contemporaine , nous serons réduits, si nous essayons "
de déterminer T'objet principal et unique que les chrétiens pri-
mitifs mettaient en avant, ou bien l'idée dominante que ren-
fermait leur prédication, nous serons réduits, disons-nous, &
ces décisions arbitraires et éclectiques si communes dans tous ‘
les siceles, et que nous avons eritiquées dans un autre passage.
Ainsi, anciennement, Jauteur des Clémentines donne cette
régle pour séparer la partie vraie de I'Beriture de ee quil
regarde comme la partic fausse : « Tout ce qui eontredit les i
perfections divines est faux (1). » D'autre part, on nous dit dans =
un ouvrage qui vient d'étre publié : « Concentrez la tendanee
générale de I'Evangile en une seule pensée , ¢t vous serez per- l.
suadé que les paroles de Jésus-Christ : Le corps ne profite en =
rien, sont, pour ainsi dire, la clef de toute sa révélation. Mais
combien le réeit de la conception de Jésus-Christ est incompa-
tible avee ce grand principe (2)! » Rien nest plus facile et plus ©
insignifiant que les déterminations privées sur « les doctrines
essentielles, particuliéres, sur les doetrines vitales, les grandes =
vérités, les vues simples ou l'idée mére de I'Evangile (5).» §
Ainsi done, la premiére marque d'un développement régulier =
et légitime se trouve dans la conservation de U'idée essentielle de
la doctrine ou de la forme de gouvernement que cette idée re- =
présente. ‘

§ III. Seconde marque : continuité des principes.

De méme que, dans les créations mathématiques, les figures
sont formées sur des formules distinctes, qui sont les lois d'aprés =
lesquelles elles se développent, dans les sujets moraux et poli-
tiques, les choses se passent ainsi. Les doctrines prennent une

expansion diverse, suivant I'esprit de I'individu ou de la société !
(1) Hom. 1, 38. i
(2) Bl. White’s Autobiography, vol. II, p. 140. ]

(3) Tracts for the Times, n° ¢3, p. 15.



T Rl

dans lequel elles sont recues; et les partieularités du réeipient
sont la puissance régulatrice, la loi, I'organisation, ou, eomme
on peut lappeler, la forme du développement. On peut dire
que la vie des doctrines consiste dans cette loi ou ce prineipe
qui se trouve incorporé cn elles.

La science de la grammaire nous fournit un autre exemple
de T'existence de lois spéciales dans la formation des systémes.
Quelques langues ont plus d'élasticit¢ que d'autres, et sont
douces de plus de puissance; la difficulté d’expliquer ce fait ne
saurait nous conduire & en douter. Il y a des langues, par
exemple, qui forment les mots composés avee une facilité qui
semble refusée & d'autres, sans que nous puissions dire pour-
quoi. Nous sentons dans chaque langue la présence d'un eertain
caractére ou génie qui est le principe de sa formation. Il appar-
tient A la haute littérature de découvrir et de pénétrer ec génie.
Et quand des écrivains, par suite peut-étre de quelque théorie ,
appréeient une langue au dela de ee qu'elle vaut, la méprise
est frappante. 11 est aussi fort délicat et difficile de poser les
principes d'apres lesquels se forment les noms propres d’un
peuple particulier. Dans les ceuvres d’imagination, les noms
ou titres significatifs ou plaisants doivent étre inventés selon les
caractéres que 'on met en scéne, et quelques auteurs excellent
i les inventer, tandis que d’autres y échouent complétement.
Des romanciers étrangers ont peut-étre essayé de former des
surnoms anglais, et ils n'y ont pas réussi; quoique chacun sente
bien la chose, personne ne peut lanalyser , ¢’est-a-dire que nos
surnoms sont assujétis & une loi qui ne se manifeste qu'en
certaines oceasions, et qui en régle la formation daprés des
déterminations certaines, quoique difficiles 4 saisir.

Ainsi, en philosophie, les systemes de médeeine ou de mo-
rale, qui portent des noms eélébres, marchent a laide de eer-
tains principes qui sont des conditions néeessaires a ehaque pas
de leur développement. La théorie de Newton sur la gravitation
est basée sur certains axiomes, par exemple : les causes les plus
simples qu'on puisse assigner aux phénoménes sont les véri-
tables : Tapplication de la science aux choses pratiques repose



L B

sur cette hypothése que ce qui arrive aujourdhui arriver
demain. '

En stratégie, la découverte de la poudre a développé la
science de l'attaque et de la défense en y ajoutant un organe
nouveau, qui est devenu un principe de la guerre. On dit
aussi que quand )apolwn commenca sa carriére de victoires,
les généraux ennemis déelaraient que ses batailles étaient livrées
contre les régles, et qu'il n‘aurait pas du vainere.

Les Etats ont l(,lll‘s. politiques respeetives d'aprés lesquelles
ils avancent, et qui sont les eonditions de leur bien-étre. Ainsi,
T'on dit quelquefois que la vraie politique de 'union américaine,
ou la loi de sa prospérité, consiste, non & agrandir son terri-
toire, mais & cultiver ses ressources intérieures. Ainsi, la Russie
est, dit-on, faible dans l'attaque, forte dans la défense; elle ne
s'étend pas par I'épée, mais par la diplomatie. On soutient,
ainsi, que I'lslamisme est la forme ou la vie de 'empire ottoman, -
et que le protestantisme est celle de Pempire britannique; on
va méme jusqu'd dire que I'admission des idées européennes en
Turquie et des idées catholiques en Angleterre, serait la ruine
des conditions respeetives de la puissance de ces deux Etats.
Auguste et Tibére gouvernérent par la dissimulation ; Périclés
dans son Oraison Funchre expose les principes de la république
d’Athénes; a savoir, qu'elle est gouvernée non par des lois
formelles et sévéres, mais par le caractére moral et I'énergic
spontanée du peuple.

Les principes politiques du christianisme, il est permis de
s'exprimer ainsi en parlant d'une institution divine, sont posés
pour nous dans le Sermon de la Montagne. Contrairement aux
autres peuples, les chrétiens conquicrent en eédant; ils gagnent
de 'influence en la détestant ; ils possédent la terre en y renon-
cant. Gibbon parle des vices du clergé comme étant, aux yeux
d’un philosophe, bien moins dangerenx que ses vertus (1). »

En outre, quant au judaisme, on peut demander d’aprés
quelle loi il s'est développé, cest-d-dire, si le mahométisme ne
peut pas étre considéré comme une sorte de judaisme formé par

(1) Ch. xlix.



s e

la présence d’'une classe différente d'influences. Dans ce contraste
entre cux, on dira peut-étre que l'attente dun Messie fut le
principe ou la loi qui donna aux éléments presque communs du
judaisme et du mahométisme leur forme caractéristique.

Un des points de discipline auquel Wesley attachait le plus
d'importanee, ¢tait de précher le matin de bonne heure. Cétait
son principe. Dans la Géorgie, il commenca & précher a cing
heurcs tous les jours, hiver et été. « Précher de bonne heure,
disait-il, est la gloire des méthodistes ; si jamais ils abandonnent
cet usage, ils s'évanouiront comme la fumée, ils auront perdu
leur premier amour ; ils ne seront plus quun penple déchu. »

Maintenant tous les exemples que nous venons de citer mon-
trent, ainsi que nous l'avons observé incidentellement pour
quelques-uns d’entre eux, que la destruetion des lois spéeiales
ou des principes d'un développement est sa corruption. Ainsi,
pour les nations, quand on dit qu'un peuple a perdu son esprit
national, on ne veut pas dire que tel ou tel acte a été commis,
que telle mesure a été prise; mais quiil a abandonné certaine
ligne de pensée ou de conduite par laquelle il avait grandi. Ainsi,
les poétes romains considérent leur empire comme en voie de
décadence, parce que ses meeurs primitives (prisci mores) et sa
piété (pietas ) étaient sur leur déclin. Et ainsi, nous disons des
hommes et des peuples qu'ils sont dans une fausse position quand
ils embrassent une profession ou s’engagent dans une politique
incompatible avee leurs intéréts naturels et leur véritable earace-
tére. Le judaisme encore fut rejeté quand il rejeta le Messie.
Ainsi, lo continuité ou Ualtération des principes d'aprés lesquels
une idée s'est développée , est une seconde marque de distine-
tion entre un véritable développement et une corruption.

§IV. Autres observations sur la seconde marque d'un vrai développement.

La comparaison des principes d'une philosophie ou d’une reli-
gion avee ses doctrines peut tendre 4 jeter plus de lumicre sur la
nature d'un développement ; quoiqu’il soit difficile d’entrer dans
le sujet autant qu'il serait néeessaire sans étre aceusé de subtilité
et sans devenir embrouillé et obscur.



s REgFas

Les principes sont abstraits et sappliquent en général i tout
sortes de sujets; les doctrines ont pour objet des ¢tres et des fai
spéeiaux dont elles servent & rendre compte. Les doctrines déve-
loppent, et il n'en est pas ainsi des principes ; les doetrines gran=
dissent en s'éelaireissant, les principes ne sont que mis en action;
les doctrines sont intellectuelles, les prineipes sont plus immé--
diatement moraux et pratiques. Les systémes puisent leur vie
dans les principes et sont la manifestation des doetrines. La res-
ponsabilité personnelle est un prineipe ; existence de Dicu est
une doetrine. Toute la théologie est avee le temps venue de
cette doctrine , tandis que ce pnnclpc nest pas plus elair sous:
'Evangile que (I.lm le paradis, et s'appuie, non sur la croyance
en un Dieu gouverncur tout-puissant, mais sur la conscience.

lependant la différence entre les deux existe quelquefois sim-
plement dans notre maniére de les envisager; et ce qui est dog--
trine dans une philosophie, devient principe dans une autre.
On peut faire de la responsabilit¢ personnelle la base d'une doe-
trine et la développer dans I'arménianisme ou le pélagianisme.
De plus, on peut discuter si l'infaillibilité est un principe ou une:
doctrine de I'Eglise de Rome, et si dogmatiser est un principe
ou une doctrine du (‘lm~mm<me De plus, avoir des égards
pour le pauvre est une doctrine de I'Eglise considérée comme |
société religicuse, et devient un principe de cette méme Eglise
quand on la considére comme puissance politique.

Les doctrines sont aux principes, comme les définitions sont:
aux axiomes de mathématiques. Ainsi les quinzi¢me et dix-sep-
tieme propositions d'Euclide sont des développements, non des
trois premiers axiomes qui sont exigés dans la preuve, mais de la
définition d'un angle droit. Peut-étre que les difficultés quit
s'¢levent dans Pesprit d’un commencant, en apprenant les pre-
miéres propositions du second livre, viennent de ce qu'elles
sont plutot des exemples d'axiomes que des développements de
définitions. 11 cherche & tirer des développements de la défini--
tion du reetangle, et ne trouve que quelques cas particuliers de
cette vérité géncérale que le tout est égal @ ses parties.

Les doctrines sont aux principes, si I'on peut se permettre




oyl

cette analogie, comme le principe de la fécondité est a la géné-
ration, bien que I'analogie ne doive pas étre poussée trop loin.
Les doctrines sont développées par 'opération des principes, et
se développent différemment suivant ces principes. Ainsi la

| eroyance dans le peu de durée des biens terrestres a conduit les

épicuriens 4 la sensualité et les ascétiques a la mortification. Les
gnostiques d’Alexandrie devinrent sensualistes et ceux de Syrie
fanatiques , en partant les uns et les autres de leur doctrine
commune sur la corruption de la matiére. Des idées philoso-
phiquement eatholiques conduisent & I'Eglise romaine celui dont
la conscience est épouvantée a la vue du mal et des ravages
qu’il opére dans I'ame. Mais dans tel ou tel autre esprit, qui
manque de ce principe moral , ces mémes idées n'ont pour tout
développement que cet amas de doctrines vagues que l'on peut
appeler germanisme.

En outre, une investigation religieuse est quelquefois con-
duite d'aprés ce principe, que €est un devoir de suivre et de
dire la vérité. En se servant de cette expression, I'on veut dire
en réalité que I'on doit avancer hardiment , 4 tort et & travers,
sans se méfier de ses propres conclusions et sans avoir peur de
tomber dans quelque erreur funeste. Onveut dire qu'un homme
doit affirmer tout de suite les conclusions auxquelles son intelli-
gence le conduit, sans considérer si sa conscience les approuve
comme sures dans la pratique, sans avoir peur de jeter le doute
dans les esprits, sans prendre en considération la responsabilité
d'égarer les autres; et par suite de ce principe, I'on arrive &
Fhérésie ou a I'impiété, sans quiil y ait lieu de blamer l'investi-
gation religicuse elle-méme.

Passons & un autre sujet. Ce qui constitue I'intérét prineipal
dans les compositions dramatiques et dans les contes, c'est de
savoir se servir de circonstances extérieures pouvant étre regar-
dées comme leur loi de développement, afin de faire ressortir
sous diflérentes formes, et de montrer sous de nouveaux aspects,
les particularités du caractére personnel,, suivant que ces circon-
stances ou ces particularités varient dans chacun des personnages
(ui sont en scéne.

BisLioTn. mst. 6° axxgz. I ouve. 8



et A

On ditvulgairement que les principes se développent lorsqu'i
sont simplement appliqués ; ainsi les diverses sectes du prot
tantisme, quoiqu’elles n‘aient aucun lien les unes avee les autr
sontappelées des développements du prineipe du jugement pnve{
dont en réalité elles ne sont que les applications et les rccultatw’

Un développement, pour étre fidéle, doit conserver & la fof
la doctrine et le principc avee lesquels il a commencé. La doe-
trine sans son principe correspondant reste stérile, sinon sans.
vie (I Eglise greeque ¢n est un exemple), ou bien cllc produit ces.
professions creuses qui sont vulgairement appelées shams (feinte,
chose simulée), tel qu'un zéle ardent pour une église établie e
son symbole, basé sur des motifs purement conservateurs ou
temporels. Telle, aussi, fut la constitution de I'empire romain
entre les régnes d’Auguste et de Dioclétien.

Drautre part, le principe sans sa doctrine correspondante peut:
¢tre considéré comme I'état des esprits religieux dans le monde
paien, envisagé relativement " la révélation; c'est-d-dire des
enfants de Dwu qui sont dispersés au loin.

Les palms peuvent avoir les mémes principes que les catho-
liques, mais les hérétiques ne le peuvent pas ; car si ees derniers
partagent les mémes principes, ils ne sont pas réellement héré-
tiques, mais seulement tombés dans ignoranee. Le principe est
une meilleure marque d'hérésie que la doetrine. Les hérétiques:
sont fidéles & leur principe, mais ils changent souvent d’opinion,
car chez eux des doctrines contradictoires peuvent étre I'appli-
cation du méme principe. Ainsi les hérétiques d’Antioche et
autres étaient quelquefois aricns, quelquefois sabelliens , quel-
quefois nestoriens, quelquefois monophysites, errant 4 'aven-
ture, par fidélité & leur principe commun, qu’il ny a pas de
mystéres en théologie. Ainsi les calvinistes sont devenus unitai-
riens en vertu du principe du jugement privé. Les doctrines de
I'hérésie sont des aceidents et arrivent rapidement a une fin; ses
principes au contraire sont éternels.

Bien souvent c'est aussi la solution de ee paradoxe : les ex-
trémes se touchent, et de ees réactions étonnantes qui ont lieu
chez les individus ; & savoir , la présence de quelque principe ou



SR

d'une condition qui ne cesse de dominer dans leur esprit. Si,
dans une certaine hypothése, I'une de deux alternatives contra-
dictoires est nécessairement vraie, alors le refus de I'une con-
duit, par la simple conséquence logique et sans raisons directes,
4 ladmission de Iautre. Ainsi, la question agitée entre I'Eglise
de Rome et le protestantisme se présente i certains esprits sous
{la forme de cette proposition : « Ou Rome est la base et le pilier
de la vérité, ou elle est I'Antechrist. » Or, plus ils se révoltent
A 'idée de la considérer sous le dernier aspeet, et plus ils sont
portés & la reconnaitre sous le premier. Par suite, aussi, des
personnes peuvent passer de I'impiété a Rome ct de Rome &
'impiété, avec cette conviction dans les deux eas, qu’il n'y a pas
de position intellectuelle tenable entre ces deux extrémes.

Le protestantisme , lorsqu'il s’approche le plus prés du eatho-
licisme, est une doctrine sans principe ; considéré sous son aspect
hérétique, c'est un principe sans doctrine. Un grand nombre de
ses orateurs, par exemple, emploient le langage le plus ¢loquent
et le plus brillant quand ils parlent de I'Eglisc et de ses marques
caractéristiques. Quelques-uns d’entre eux n’attachent point
didées preeises aux paroles qu'ils emploient ; mais ils se servent
de grands mots et de généralités sur la foi, la vérité primitive, le
schisme, T'hérésie, sans bien savoir ce quils disent; tandis que
d'autres parlent d'unité, d'universalité, de catholicité, et inter-
prétent ces mots & leur fagon et pour le service de leurs propres
idées. La méme remarque sapplique & eet anglo-germanisme
devenu & la mode depuis quelque temps ; sa doctrine des sacre-
ments est quelquefois hypocrite, quelquefois mythique.

§ V. Troisiéme marque : Puissance d’assimilation.

Dans le monde physique tout ee qui vit est caractérisé par le
développement, de sorte que la croissance ne peut en aucune
facon étrela cessation dela vie. Tout eroit en ajoutant i sa propre
substance des matériaux extéricurs, et cette absorption ou assi-
milation est compléte quand les matériaux appropriés viennent
sincorporer et ne faire qu'un tout avec I'étre qui les absorbe.




e gl

Deux objets ne peuvent arriver 4 en faire un qu'autant qu'il y
puissance d'assimilation dans I'un ou dans I'autre. Quelquefois
l'assimilation ne se fait que péniblement; on peut mourir d
réplétion, etil y a des animaux qui restent engourdis un eertai
temps pendant le travail qui s'opére entre la substance étrangére
et la puissance qui se I'assimile. Une nourriture différente eon-
vient & des récipients différents.

Cette analogie peut servira mettre en lumiére certaines pmu-ﬁ
cularités de la eroissance ou du développement des idées qui ont‘-\"
¢été énoncées dans la premiére section. Il en est autrement des
créations abstraites, mathématiques et autres qui, comme l'aime.
elle-méme , sont solitaires et dépendent d’elles-mémes ; mais la-
doetrine etles vues qui ont rapport & I'homme ne sont pas pla- -
cées dans un désert, elles sont dans un monde habité; elles font
leur chemin en y p(-ncmm et se développent par lnbsorpuon.
Des faits et des opinions qun ont déja été considérés sous d'autres
points de vue et groupés autour d'autres eentres, sont gra=
duellement attirés par une nouvelle influence et assujettis & un_
nouveau souverain. Ils sont moditiés, adoptés, rejetés suivantles.
circonstances. Un nouvel ¢lément d’ordre et de composition s’y
est introduit, et sa vie se manifeste par cette faculté d'expansion,
sans désordre et sans dissolution. Une marche éclectique, qui:
eonserve, assimile, consolide, une puissance unitive, appar(icm !
par essence & un dc\ cloppement régulier et offre une tr oxsume!
marque a laqucllc nous le distinguerons.

Ainsi, une puissance de développement est une preuve de \“ic,';
non-sculement dans son essai, mais dans ses suecés ; car une
simple formule ou ne s’étend pas ou se perd en s'étendant. Unel
idée vivante se multiplie, tout en restant une.

L’essai de développement montre la présence d'un principe,
et son suceés la présence d'une idée. Les principes stimulent’
la pensée, et une idée la conserve. |

L'idée n’est jamais de longue durée; cependant, comme les
vérités mathématiques, elle ne sincorpore rien provenant des
sources extérieures. Le fait d’une telle incorporation est telle=
ment loin d'impliquer la corruption, comme on le suppose



RO

quelquefois , que le développement implique incorporation. Le
rahométisme peut, dans ses développements extéricurs, n'étre
autre chose qu'une compilation d’autres théologies, et cepen-
dant personne nc niera qu’il n'y ait cu quelque part dans cette
eligion une idée vivante qui a été un lien d'union si fort, si
rand et si durable dans I'histoire du monde. Mais pour déter-
iner comment il se fait qu'elle n’ait pas continué & se déve-
opper aprés sa premiére prédication, s'il en est ainsi, comme
fcela parait étre , il serait nécessaire d’avoir de eette religion une
plus grande connaissance que celle que nous possédons habi-

purement politique ou purement théologique.
| Dans le Christianisme, T'opinion, telle qu’elle est d'abord

,

{émise , appartient & la philosophie ou a la scholastique ; quand
lelle est rejetée comme contraire 4 la foi, on la nomme hérésie.

Les idées sont plus aptes 4 s'ouvrir & une influence extérieure
idans leur origine que plus tard; de 1a la grande majorité des
lécrivains qui regardent comme corrompue I'Eglise du moyen
‘ige, font remonter sa corruption aux quatre premiers siécles
et non & ceux qu'on appelle siceles de ténébres.

De ce qu'une idée se lie mieux avec certaines idées qu'avee
’ autres, on ne peut en conclure qu'elle ait subi une mauvaise
influenee , c'est-a-dire qu'elle ait été corrompue par elles; mais

‘bien plutot qu'elle a avec elles une affinité antéricure. Au moins
peut-on affirmer ici que quand les Evangiles parlent de la vertu
manant de Notre-Seigneur, et de la guérison opérée avee
l'argile qu'il avait humectée, ils offrent des exemples, non d'une
perversion du Christianisme, mais d’une affinité de notions qui
lui étaient extérieures. Saint Paul ne partageait pas les préjugés
de Torientalisme, quoiquil ait dit quiil fitt bien de ne pas
oucher une femme.

De méme aussi, en politique, des idées sont quelquefois pro-
posées, discutécs, rejetées ou adoptées suivant les circonstanees.
Quelquefois on démontre quielles nont aueun sens, qu'elles
sont impraticables; quelquefois elles sont vraies, mais seule-
ment en partie ou d’'une manicre subordonnée a d’autres idées



o e

avec lesquelles elles forment en conséquence comme un tout
en s'incorporant autant que l'affinité qu'elles ont avee ees idé
le permet. Le systétme de Bentham a voulu faire des vérité
légales et morales des développements de quelques-uns de s
propres principes, principes qui peuvent, s'il en arrive ainsi, s
trouver trop faibles pour soutenir des vérités éterncelles, et alo
le systcmc bati sur eux s’éeroulera sous leur ponda. Il peut
arriver qu'un Etat adopte quelques-uns de ees principes pour.
lesquels il a de aflinité, c'est-d~dire qu'il se développe dans le
Benthamisme, tout en restant cependant en substance ce qu'il
était auparavant. Dans I'histoire de la révolution francaise,
nous voyons plusieurs partis mixtes qui essayérent de former de
théories de constitution en dehors de eelles appelées extrémes,:
et ils échoucrent successivemnnt parce quiils manquaicnlj
de puissance ou de réalité dans leurs idées ecaractéristiques
Les semi-Ariens essayérent de prendre un terme moycxﬂ
entre T'orthodoxie et I'hérésie; mais ils ne purent se tenir sur.
leur terrain; & la fin les uns tomberent dans le macédonianisme,
et les autres rentrérent dans 1'Eglise. 4
Plus une idée est forte et vivante, ¢'est-d-dire plus I'empire
qu'elle exerce sur I'esprit humain est puissant, et plus elle offre
de séeurité, plus elle est apte & se garantir du danger de cor-
ruption. De méme que les personnes robustes se vantent de leur
agilité, et que eelles favorisées d'une bonne constitution rc'jcltenlf
les remdédes, de méme les partis ou les écoles peuvent ctre
1éméraires, se livrer quelquefois a des extravagances, et cepen=
dant étre ramenés dans le bien par leur vigueur inhérente.
Dautre part, les systémes faux sont communément bienséants
Iextérieur. Les formes, les engagements souserits (1), les Articles
de religion sont choses indispensables quand le principe de vie
est faible. Ainsi le presbytérianisme a maintenu sa théologie
originale en Ecosse ot les adhésions légales sont foreées, tandis
quiil s'est perdu dans Iarianisme ou l'unitairianisme partout
ot la protection de la loi lui manque. Il nous reste & voit

(1) Allusion aux souscriptions ct aux 39 articles de I'Eglise anglicane:=
(. du T.) E




2 K-t

si I'Eglise libre d'Ecosse conservera le terrain théologique qu'elle
occupe actucllement. L'Eglise de Rome peut eonsulter les con-
venances plus librement que d’autres corps religicux, en se
fiant 4 sa tradition vivante, et I'on croit quelquefois qu’elle perd
de vue principe et délicatesse quand elle dispense seulement
des formes. De méme les saints sont souvent earactérisés par
des actes qui ne sauraient étre imités par d’autres personnes ;
et les hommes les plus intelligents, en raison méme de leurs
facultés, sont quelquefois entrainés & de fatales inadvertances.
Dela les veeux sont la sage sauvegarde d'une vertu peu solide,
et les régles générales le refuge d'une autorité faible.

Ceci doit suffire sur la puissance unitive des développements
réguliers, qui constitue leur troisié¢me marque caractéristique.

§ VI. Quatriéme marque : Anticipation.

Puisque , lorsqu'une idée est vivante, c'est-a-dire qu'elle
influence Pesprit de ceux qui la recoivent, il est sur qu’elle se
développera suivant les principes sur lesquels elle est basée,
des exemples de cette maniére de proeéder, quoique vagues et
isolés , pcu\ent naitre des Tabord, bien quun laps de temps
soit néeessaire pour la eonduire :‘1 sa perfection. Puisque les
développements ne sont en grande partie que des aspects de
l'idée dont ils proeédent, et que tous en sont les conséquences
naturelles, 'ordre dans lequel il se classent dans I'esprit indi-
viduel est souvent accidentel, et il n’est nullement étrange que
ca et la se forment de trés-bonne heure des spécimens parti-
culiers qui ne se retrouvent que beaucoup plus tard dans ie
cours de T'histoire. Le fait done de ces indices antérieurs et
répétés de tendances qui plus tard se réalisent pleinement , est
une sorte de preuve que l'accomplissement ultérieur et plus
systématique est tout & fait en harmonie avee I'idée premicre.

Rien, par exemple, n'est plus commun que les réeits ou
légendes de pressentiments que les grands hommes ont donnés
dans leur enfance de la tournure d'esprit par eux déployée plus
tard dans leur histoire, au point que l'attente populaire a conduit



o e

quelquefois & les inventer. Cyrus enfant joue la puissance
d'un despote, et saint Athanase est élu évéque par ses compa-
gnons de jeu. Dans le livre de Job nous trouvons une doetrine
spéciale de I'Evangile anticipée & une époque si reculée, que
Warburton y voit méme une diffieulté dans sa théorie particu-
liére, et qu'il est amené & en regarder Esdras comme l'auteur.

Parlons de I'histoire profane. Il est digne de remarque que,
dans le onziéme siéele, lorsque les Russes n'étaient que des
pirates de la mer Noite, Constantinople était I'objet de leur
ambition, et qu'il eirculait dans cette ville une prophétie qu’ils
en seraient un jour les maitres.

Sous le régne de Jacques I, nous avons une curieuse anti-
cipation du systéme d'influence qui fut développé un siécle plus
tard dans la direction des affaires politiques par sir R. Walpole.
Un éerivain contemporain attribue cette tentative a I'ingénuité
de lord Bacon. « Il exposa au roi quil y avait des expédients
pour diriger plus judicicusement une chambre des Communes. . .;
qu'on pouvait faire beaucoup en ayant la prévoyance de remplir
la Chambre de personnes bien disposées...; en gagnant les
avoeats ou en leur fermant les yeux...; en forcant les princi-
paux corps constitués de Passemblée, la petite bourgeoisie , les
négociants, les courtisans, & agir d’'une manicre agréable au
roi; il ajoutait quil serait bon d’accorder volontairement quel-
ques graces, et de eéder quelques prérogatives royales, ete. (1).»
L'éerivain ajoute : « Cette circonstance, ainsi que plusieurs
autres du régne actuel, sont curieuses en ce (u’elles montrent
Forigine d'un systéme dinfluence parlementaire qui devait
devenir un jour le grand ressort de gouvernement. »

Areésilas et Carnéade, fondateurs de la derniére académie,
sont eonnus pour avoir innové sur la doetrine de Platon en y
introduisant un scepticisme universel; et ils le firent comme si
ceit été sur Tautorité de Socrate qui avait adopté¢ la méthode
de Lironie contre les sophistes qui prétendaient tout savoir.
Sans doute c'était la une excuse insuflisante; néanmoins, si

(1) Hist. Constit. de Hallam, ch. vi, p. 461.




i ggll —

l'on pouvait montrer que Socrate, dans une autre oecasion,
émit des doutes sérieux sur les grands prineipes du théisme ou
de la morale, quelqu’un nierait-il que linnovation dont il s'agit
avait des raisons d’étre regardée comme un développement
fidéle et non une corruption?

Il est eertain que, dans I'idée de Ia vie monastique telle quelle
prévalait dans les temps anciens, le travail manuel avait une
plus large part que I'étude; a tel point que de Rancé, le célebre
abbé de la Trappe, en controverse avec Mabillon , soutenait son
opinion avec beaucoup de plausibilité contre I'apologie que ce
dernier faisait des travaux littéraires qui ont rendu si célébres
les Bénédictins de France. On ne saurait nier que les travaux
d’hommes, comme Mabillon et Montfaucon, ne soient au moins
un développement de la simplicité de Tinstitution monastique
primitive. Cependant il est remarquable que saint Pacome, pre-
mier auteur d'une régle monastique, ordonna quil y edt une
bibliothéque dans chacune de ses maisons ; il prescrivit des
conférences et des discussions trois fois la semaine sur des sujets
religieux, linterprétation del'Ecriture ou des points controversés
de théologie. Saint Basile, fondateur de la vie monastique dans
le Pont, I'un des Péres grees les plus savants, a éerit ses traités
théologiques dans les intervalles que lui laissaient les travaux
agricoles. Saint Jérome, lauteur dela version latine de I'Ecriture,
a vécu comme un pauvre moine dans une cellule & Bethléem.
I est vrai que ce ne sont I que des exceptions dans le caractére
des premiéres institutions monastiques; mais elles suggéraient
ce dont ces institutions étaient capables, et elles anticipaient
leur histoire. La littérature n’est certainement pas incompatible
avec leur idée fondamentale.

Dans le cours des controverses avec les Gnostiques, au deu-
xiéme sicele, les ouvrages de leurs antagonistes présentent ¢a
et la des anticipations frappantes de I'enseignement formel et
dogmatique développé dans I'Eglise durant les controverses des
Nestoriens et des Monophysites au cinquiéme siécle. Paul de
Samosate,, I'un des premiers diseiples de I'école syrienne de théo-
logic, enseigna une hérésie assez semblable au Nestorianisme,



i

dans lequel eette éeole se perdit, pour étre eonfondue avee lui
dans des temps postérieurs ; et cependant longtemps aprés ¢lest
I'Arianisme, hérésie opposée, qui caractérisa eette éeole.

Le Luthéranisme , comme onle sait bien, est presque devenu
de notre temps une simple hérésie ou de I'infidélité; il a abouti,
si toutefois il a atteint ses limites, & une dénégation du canon,
du symbole et méme de plusieurs principes de morale. De la
s'éleve la question de savoir si Fon peut avee candeur rattacher
ces résultats & son enseignement primitif, ou si ee sont des eor- |
ruptions. Nous recevons un puissant secours pour arriver i la
solution de la question, en trouvant que Luther lui-méme, &
une certaine ¢poque, a rejeté 'Apocalypse, quiilaappelé Fépitre
de Saint Jacques straminea, eondamné le mot Trinité, qu'il
est tombé dans une sorte d'’Eutichianisme , en soutenant l'omnis
présence del'humanité de Notre-Seigneur , et, dans un cas par-
ticulier, a sanctionné¢ la bigamic. Le Calvinisme aussi est devenu
dans plusieurs pays du Soeinianisme , et Calvin semble avoir nié
I'éternelle filiation de Notre-Seigneur et tourné en ridicule le-
Symbole de Nicée.

Une autre preuve, done, de la fidélité d'un développement
ultéricur nous est fournie par son anticipation précise dans les
premicres périodes de histoire de Fidée a laquelle il appartient.

§ VII. Cinqui¢me marque : Suite logique.

Bien que Pordre ou le degré dans lequel les développements:
d'une idée commune se montreront dans tel ou tel lieu, soit’
chose purement accidentelle, puisque les esprits et les sociétés:
suivent en particulier diverses voies, eependant, sur une large:
sphicre, ils se feront dans I'ensemble d'une maniére graduelle et
réguliére, et méme avee une suite logique. On peut demander!
si un développement est lui-méme un proeédé logique ; si I'on:
entend par la un raisonnement serupuleux des prémisses & la
conclusion,, il va sans dire que la réponse sera négative. Une
idéccroit dans I'esprit en y séjournant. Elle devient familicre et
distinete, elle est vue dans ses relations , et elle suggére d'autres

i



T

=gl —

idées qui elles-mémes en font naitre de nouvelles, subtiles, pro-

fondes, originales, suivant le caractére intellectuel et moral de
celui qui les recoit. Ainsi un eorps de pensées se forme graduel-
lement sans que celui qui les a recues sache ce qui se passe en
Jui. Pendant tout ee temps, ou au moins de temps a autre, des
circonstances extéricures mettent au jour sous forme d’exposé
formel, les pensées venues dans les profondeurs de I'esprit qui
les concoit, et bientdt il doit commencer a les défendre. 1l faut
alors se livrer a4 un travail ultérieur, celui d’analyser ses asser-
tions et de déterminer leur dépendance & I'égard 'une de Fautre.
L'’homme est amené ainsi & distinguer les conséquences et a
remonter aux principes de ce quil avait déja diseerné par
une simple perception morale et adopté par sympathie. II faut
recourir 4 la logique pour ordonner, inculquer, ce que l'on a
obtenu sans recourir & la science.

Et de la méme maniére, tel travail intelleetuel, qui se pour-
suit en silence et spontanément dans I'esprit d'une école ou d'un
parti, viendra nécessairement au jour & une époque ultérieure,
et seprésentera dans un ordre intelligible. Cest alors que la
logique remplit ses fonctions, non de découverte , mais de pro-
pagation ; I'analogie, la nature du sujet, la probabilit¢ anté-
rieure, I'application des prineipes, la conformité et la convenance,
sont quelques-unes des méthodes de preuves daprés lesquelles
le développement se propage d'un esprit & Fautre, et s'établit
dans la croyance de la communauté.

Cependant, méme alors, I'analyse n’est pas faite d'aprés un
principe, ou en vue de toute sa marche et de ses résultats défi-
nitifs. Chaque argument est mis en avant pour un but immédiat;
les esprits développent pas & pas, sans regarder derriére eux ou
pressentir leur but, sans avoir intention €t sans promettre de
former un systéme. Par la suite, cependant, ce caractére logique
présenté par I'ensemble, devient une preuve que le travail a été
un vrai développement et nonune perversion ou une corruption,
par I'évidence de sa simplicité naturelle. Dans quelques cas on
le voit par la gravité, la clarté, la précision, la majesté de sa
marche et 'harmonie de ses proportions, qui ressemble & la taille



élevée, au gracieux branchage et au riche feuillage de quclquc
produu végétal.

Le travail de développement , ainsi capable d’une expression
logique, a ¢té quelquefois présenté avee jalousiec eomme une
ceuvre de rationalisme et mis en contraste avec la foi. Néan-
moins, quoiqu’il puisse arriver qu'une doctrine particuli¢re ou
une opinion soumise & un développement soit rationaliste, —
car telle est 'origine, tels sont les résultats , — et quoique nous
puissions développersd'une maniére erronée, cest-a-dire rai-
sonner inexactement, cependant le développement lui-méme
mérite en tous cas aussi peu ce reproche que la recherche d'un
fait historique que nous ne créons pas, mais dont nous nous
assurons. Par exemple, si saint Mare a écrit ou non son
Evangile avee saint Mathieu devant lui, ou si Salomon a fait
venir ses marchandises de Tartesse ou de quelque port indien.
Le rationalisme est la préférence de la raison 4 la foi; mais on
ne voit pas comment il peut y avoir de la foi & adopter les
prémisses d'une proposition et de lincrédulité a accepter sa
eonclusion.

Laissez-nous, par exemple, prendre la définition que I'on
donnait du rationalisme , il y a quelques années. Faire d
rationalisme, c’est « demander hors de propos comment nou
pouvons rendre compte de certaines choses , refuser de le
croire, 4 moins qu'elles ne nous soient justifiées, ¢'est-a-dire
rapportées & quelque autre chose comme cause , & un systém
existant, qui les harmonise avee lui ou les absorbe en lui....J
Le rationalisme est caractérisé par deux particularités : so
amour de systématiser et de baser son syst¢me sur I'expérien
personnelle ou I'évidence des sens (1). » Si cest la le rationa
lisme, il est totalement distinet du développement. Développer
¢est aceepter des conclusions de la vérité recue ; rationaliser
c’est ne recevoir rien que des conclusions des vérités recues ;
développement est positif, le rationalisme est négatif; 'essen
du développement est d’étendre la eroyance, celle du rationa

(1) Tracts for the Times, n° 73, § 1, init.



el & SN -

NGl L
lisme de la restreindre. On peut aussi accorder que le travail
spontané sopérant dans I'esprit méme , est plus élevé et de

| meilleur choix que celui qui est simplement logique ; car le
dernier est par son caractére scientifique propriété commune;
{il peut étre pris et employé par des esprits étrangers , dans

quelque sens vrai, tout 4 la fois aux idées en question et & leur
développement.

Ainsi, les saints apdtres pouvaient connaitre , sans le secours
des paroles, toutes les vérités touchant les hautes doctrines de
la théologie, que lcs controversistes ont, aprés eux, réduites
en formuies et développées dans leurs arguments. Ainsi, saint

| Justin ou saint Irénée pouvaient navoir pas d'idées arrétées du

purgatoire ou du péché originel, et cependant avoir un senti-
ment profond, tant de la faute de notre premiére nature, que
de la responsabilité de notre nature régénérée , sentiment qu'ils
mavaient ni défini, niconsigné dans leurs éerits. Ainsi saint
Antoine dit aux philosophes qui venaient pour se mogquer de
lui : « Celui dont I'esprit est sain n’a pas besoin des lettres. »
Et saint Ignace de Loyola, encore néophyte sans science, fut
favoris¢ de vues transeendantes de la sainte Trinité, pendant
quiil faisait sa pénitence & Manresa. Ainsi saint Athanase lui-
méme est plus puissant dans les assertions et les expositions que
dans les preuves ; tandis que nous trouvons dans Bellarmin
toute la série des doctrines soigneusement exposées, conve-
nablement ajustées les unes aux autres et exactement analysées
Fune par I'autre.

Lbistoire des empires et des hommes publics fournit de st
nombreux exemples de logique politique, qu’il nous suffit d'y
faire allusion. Nous en trouvons un exemple dans les paroles
de Jéroboam : « Maintenant ee royaume retournera 4 la maison
de David, si ce peuple va saerifier dans la maison du Seigneur
a Jérusalem... C'est pourquoi le roi prit conseil, fit deux veaux
dor et leur dit : Voila tes dieux, ¢ Israél. »

L'histoire du Luthéranisme, telle qu'elle nous a été tracée ces
derniéres années par plusieurs éerivains anglais , nous fournit

BibLioTn. mist. 6° ANNEE. 7 OUVR. 9




2

un exemple d'un développement logique des plus intéressant
quoiqu’en méme temps des plus tristes. Luther sapp
sur une double base : son principe dogmatique qui est
contradiction avee son droit du jugement privé, et son prineif
sacramentel, avee sa théorie de la justification. L’¢lément saer:
mentel ne donna jamais signe de vie ; mais & sa mort, 'élémen
dogmatique quil représentait en sa personne prit le dessus;
« chacune de ses paroles sur les points econtroversés devint u
loi pour le parti qui, de tout temps le plus considérable,
développa enfin simultanément avee son lglise elle-méme
Cette vénération presque idolatre fut peut-étre acerue pi
le choix des déclarations de foi pour les livres symboliqu
de son Eglise, déelaration dont la substance sur I'ensemble 1
appartenait (1). » Une réaction eut licu ensuite ; le jugeme
privé reprit la suprématie. Calixte mit la raison, et Spener
quon appelle la religion du ecur, & la place de Pexactitu
dogmatique. Le pi¢tisme s'évanouit pour linstant ; mais I
rationalisme se développa dans le systtme de Wolf, qui pr
tendait prouver toutes les doctrines orthodoxes par I'usage d'ars
guments dont les prémisses ¢taient en harmonie avee la raison.
On s’apercut bientot que 'arme dont Wolf se servit en faveus
de T'orthodoxie, pouvait avee la méme plausibilité étre tournée
contre elle; entre ses mains elle avait servi former le symboles
entre celles de Semler, de Ernesti et autres, clle servit &
infirmer I'autorité de I'Ecriture. En quoi devait-on maintenant
faire consister la religion ? Une sorte de piétisme philosophique
vint ensuite; ou plutot le piétisme de Spener et la théorie
originale de la justification furent analysés plus profondément et
produisirent diverses théories de panthéisme. Le panthéisme
fut, dés le principe,, au fond de la doetrine de Luther et de son
caractere personnel. Au Panthéisme parait se réduire & présent
le Luthéranisme, soit qu’on le considére dans la philosophic de
Kant, dans I'impicté¢ ouverte de Strauss, ou dans les professions
religieuses de la nouvelle Eglise évangélique de Prusse. En

(1) Le docteur Pusey , sur le Rationalisme ellemand, p. 21, note.



lappliquant cct exemple qu sujet pour I'éclaircissement duquel
nous lavons invoqué, je dirai que la marche uniforme et
réglée, la succession naturelle des vues par lesquelles le sym-
bole de Luther a été transformé cn la philosophie impie ou
hérétique de ses représentants actuels, prouve que ce chan-
gement n'est ni une perversion ni une corruption, mais un
développement fidéle de Tidée originale.

Ce n'est & qu'un des nombreux exemples que Thistoire de
I'Eglise nous fournit. La fortune d'une école théologique est
regardée comme la mesure de I'enscignement de son fondateur.
|Le grand Origéne mourut en paix, aprés ses nombreux travaux ;
ses (hsmplm qui lui suceédérent immédiatement furent des saints
et gouvernérent dans I'Eglise. 11 a obtenu les louanges de saint
Athanase , de saint Basile et de saint Grégoire de Nazianze , et
ifourni des matériaux & saint Ambroise et 4 saint Hilaire. Cepen-
\dant, & mesure que le temps s’écoula, sa théologie eut pour
irésultat, en se développant, une hérésic formelle, et enfin,
\trois siccles apres sa mort, il a ¢té condamné dans un concile
qui a été généralement regardé comme cecuménique (1).
|« Diodore de Tarse, dit Tillemont, est mort & un ige avancé
; ans la paix de I'Eglise, honoré des louanges des plus grands
f aints et couronné d'une gloire qui, aprés I'avoir entouré durant
la vie, I'a suivi aprés sa mort (2). » Cependant saint Cyrille
d Alc.\andric le regarde, lui et Théodore de Mopsueste, comme
les véritables auteurs du Nestorianisme ; et en effet il fut placé
par les Nestoricns au nombre de leurs saints. Théodore lui-
méme fut condamné aprés sa mort par le méme concile que
l'on dit avoir condamné Origéne, ct il est justement regardé
omme le principal ¢erivain rationaliste dans Iantiquité. 1 jouit
ependant de son temps de la plus Laute réputation, et le
isynode oriental se plaint, comme le rapporte I'évéque d'Her-
imiane, Facundus, que « le bienheurcux Théodore, mort si

i

(1) Halloix, Valesius, Lequien, Gicseler, Deellinger, etc., ete., disent
fu'il fut condamné, non pas dans le cinquiéme concile , mais dans celui tenu
ous Mennas.,

(2) Mém. Ecclés. , t. VIII, p. 562.



— 100 —

saintement , aprés avoir été un si éminent docteur penda’(
quarante-cing ans, lui qui avait renwersé toute hérésie ,
n'avait été durant sa vie Fobjet d’aucune imputation de la par
des orthodoxes, courait le risque maintenant, aprés sa me
qui remonte si haut, aprés ses nombreuses luttes, aprés ave
composédix millelivres pour réfuter les erreurs, aprés avoir étéf
approuvé a la vue des prétres, des empereurs et du peuple, de
recevoir la récompense des hérétiques et d'étre appelé leun
chef (1). » Il existe*une certaine marche continue, une voiel
déterminée qui appartient & Fhistoire d'une doetrine, d'unj
systéme politique ou d'une institution, et fait comprendre,
sens commun du genre humain, que ce qu'un principe devi
ultérieurement est la eonséquence de ce quiil était dans le prin<|
cipe. Ce sentiment est exprim¢ dans ce proverbe, qui n’existe
pas seulement en latin, Existus acta probat, proverbe sanctionné
par la sagesse divine, quand, nous mettant en garde contre|
les faux prophétes, elle dit : « Vous les connaitrez par leur
[ruits. »

La suite logique est done une cinquiéme marque earactéris
tique des développements qui sont fideélement tirés des idées
auxquelles ils prétendent appartenir.

§ VII. Sixiéme marque : Additions conservatrices.

De méme que les développements préeédés dindicationst
précises ont en leur faveur une forte présomption, de meémet
ceux qui ne font que contrarier et détourner la marche d'une
doctrine développée avant eux, et d'ou ils sont sortis, sont:
certainement corrompus ; car une corruption est un déve-!
loppement pris dans eette phase méme ot il ecesse d'aider e
commence 3 nuire aux développements fidéles qui s'étaient;
opérés dans la premiére période de son histoire.

La régle de la eréation, ou plutot le phénoméne qu'elle pré-|
sente, e'est que la vie arrive 4 son terme par une succession

(1) Déf. Tr., cap. viu, init.



— 101 —

graduelle et imperceptible de changements. Il 'y a toujours un
maximum dans T'excellence terrestre, et les mémes causes qui
rendent les choses grandes les font redevenir petites. La faiblesse
w'est que le produit résultant de la puissance. Les événements
tournent dans des cycles ; chaque chose suit son cours : « Le
soleil s’éléve, redescend, et se préeipite vers le lieu d'oit il s'est
levé. » Les fleurs s'épanouissent, puis se fanent; le fruit murit,
puis se pourrit. Si la fermentation n’est pas arrétée i point, clle
corrompt la liqueur qu’elle a produite. Les graces du printemps,
les richesses de T'automne, ne durent quun moment , et les
moralistes mondains nous disent : Carpe diem , paree que nous
n'en aurons pas une seconde opportunité. La vertu semble
reposer dans un milicu entre vice et vice, et, de méme qu'elle
est sortic de F'imperfection, elle eroit jusqua I'énormité. La
connaissance humaine a une limite ; les éerivains profanes et
sacrés reconnaissent que I'exagération de la sagesse est folie.
Dans le monde politique , les Etats s'élévent et tombent 3 les
instruments de leur grandeur deviennent les armes de leur
destruction. De 1d ces maximes de morale si fréquemment
citées : Ne quid nimis, medio tutissimus , vawlting ambition , qui
semblent dire : la surabondance de bien devient mal.

On ne saurait cependant soutenir ce paradoxe monstrueux
que la vérité méne littéralement au mensonge , ou que la vertu
peut étre poussée & I'exeés. Mais Iapparence des choses et le
langage du peuple & leur sujet nous serviront au moins  obtenir
une marque pour distinguer le développement d'une idée de sa
corruption.

On peut done définir un vrai développement, eelui qui con-
serve Ie cours du développement dont il a été préeédé, e'est-a-
dire qui est ce développement et quelque chose de plus : clest
une addition qui ¢elaireit et n’obscureit pas, qui corrobore sans
modifier le corps de pensées dont il procede; et cette marque
caractéristique le distingue d’une corruption. Par exemple, une
conversion graduelle d’une religion fausse & une religion vraie
offre beaucoup de caractéres d'une marche continue ou d'un
développement, dans Iesprit lui-méme, quoique les deux reli-



— 102 —

giotis formant les limites du développement soient antagonistes
une de l'autre. Observons maintenant que ce changement |
consiste principalement en additions, en accroissements, et non
en destruction. « La vraie religion est le sommet ct le perfee- |
tionnement des religions fausses ; elle réunit en elle tout ce qui |
est resté isolément de bon et de vrai dans chacune d’elles; et
de la méme manicre, le symbole eatholique est en grande partie |
la combinaison de vérités séparées , que les hérétiques ont
pariagées entre eux, partage qui a été la source de leurs erre= |
ments. De sorte que, par le fait, si un homme religicux était
c¢levé dans l'athéisme ou une forme quelconque d'hérésie, a
laquelle il fat vivement attaché, et qu'il ouvrit ensuite les yeux
a la lumicre de la vérité , il passerait de P'erreur & la vérité¢, non
en perdant ce qu'il avait, mais en gagnant ce qu'il navait pas |
encore. Il ne serait pas dépouillé, mais enrichi; « la mortalité
serait absorbée dans sa nouvelle vie. » Le méme prineipe de foi
qui Fattachait & son erreur primitive I'attacherait & la vérité; et
la portion des premicres doctrines, qui devait étre rejetée comme
absolument fausse, ne serait pas repoussée dircctement , mais
d'une manicre indirecte, par le fait méme de Fadoption de la
Vérité qui est opposée a ces erreurs. Une conversion véritable
est toujours d'un caractére positif ; elle ne saurait étre né-
gative (1). » :

Telle est aussi la théorie des Péres en ce qui touche les
doetrines fixées par les conciles , comme nous le voyons dans les
paroles de saint Léon : « Chercher ce qui a déja été déeouvert,
examiner de nouveau ce qui a été résolu, regretter ce qui a ¢té
renversé, n'est-ce pas manquer de reconnaissanee pour ce qui a
¢té gagné? » Saint Vineent de Lérins, de la méme maniére, nous
parle du développement de la doctrine chrétienne comme pro- 1§
fectus fidei non permutatio (2). Et Notre-Seigneur, de son coté,
a dit, touchant 'ancienne loi, qu'il venait, « non pour la dé-
truire, mais pour I'accomplir. »

(1) Tracts for the Times, n. 85, p. 73. Suit une remarque sur les catholiques
romains et la foi primitive, qui peut étre plus justement appliquée a la foi
romaine et a ceux qui'la combattent.

{2) Ep. 162,




— 105 —

On accuse Mahomet d’avoir contredit ses premiéres révéla-
tions par ses révélations postérieures, « chose si bien connue de
tous scs sectateurs , quiils I'admettent tous; et, quand il arrive
que les contradictions sont telles qu'ils ne peuvent en donner la
solution, ils se décident alors & déclarer nuls I'un des deux
| passages contradictoires. Ils ne comptent dans tout le Coran
| pas moins de cent cinquante versets qui sont ainsi déclarcs
| nuls (1). »

Schelling , dit M. Dewar, pense que « le temps est arrivé ot
un christianisme spéculatif et caché doit prendre la place de
empirisme ouvert , qui a prévalu jusquici. » Ce philosophe
allemand « reconnait qu'un pareil projet est opposé au dessein
évident de I'liglise ct de ses premiers docteurs (2). »

Quand les Catholiques romains sont accusés de substituer un
eévangile nouveau a la croyance primitive , ils répondent et ils
peuvent montrer qu'ils eroient les doctrines de I'Incarnation et
de I'expiation aussi fermement qu'aucun protestant. On répond
a cela que certainement ils les professent; mais quiils les obs-

curcissent et les rendent virtuellement nulles par ce quils y
|ajoutent ; que le culte de la sainte Vierge et des Saints n'est pas
un développement de la vérité , mais sa corraption , paree qu'il
|¢loigne l'esprit et le ceeur de Jésus-Christ. Les Catholiques
répondent que bien loin de la, le culte de la Vierge ct des Saints
vient en aide & la doctrine de la médiation et de la miséricorde
IdeNotre-Seigneur, et la protége. Ainsi les parties en controverse
saccordent sur le terrain commun qu'une doctrine développée
qui renverse le cours du développement dont elle a été précédé,
n'est pas un vrai développement, mais une eorruption. Ce sujet
nous occupera de nouveau tout & I'heure. Blackstone nous
ournit un nouvel exemple sur un autre sujet, lorsqu’il observe
ue « quand une société est une fois formée, un gouvernement
s¢ constitue naturcllement , parce quil est néeessaire pour
tonserver et maintenir lordre dans cette société (s). »

(1) Prideaux, vie de Mahomet, p. 90.
{2) Protestantisme allemand, p. 176.
(3) Vol. 1, p. 118.



— 104 —

Quand le long parlement voulut usurper le pouvoir exéeutif,
il porta atteintc aux libertés populaires quil prétendait favoriser.
Les garanties de ces libertés reposent sur la séparation des
pouvoirs législatif et exéeutif, c’est-a-dire que les auteurs des
lois doivent leur étre soumis et n'avoir pas 4 en faire eux-mémes
Fapplication.

Dans I'histoire romaine, du moment ot les priviléges, gagnés
par les tribuns au profit du peuple, devinrent pour eux-mémes
un objet d’'ambition,” le développement devint corruption. De
méme aussi le démagogue gree est devenu tyran.

Ainsi I'on a une sixiéme marque d'un vrai développement,
lorsque le développement est wne addition conservatrice de ce
qui I'a précédé.

IX. 7¢ marque : Continuation chronique.
q q

Puisque la corruption d'une idée, & en juger par les appa=
renees, est une sorte d'accident ou d'affection de son développe-
ment, puisqu'elle est le terme de sa marche et un état transitoire
qui méne & une crise, la corruption sera, ainsi que nous I'avons
observé, d'une action courte et rapide. Tandis que les idées
s'agitent dans P'esprit humain, elles grandissent dans un déve=
loppement plus complet ; elles ne resteront pas plus stationnaire!
dans leur corruption quauparavant, et la dissolution est le
dernier état auquel méne la corruption. La corruption, e
conséquence, ne saurait ¢tre de longue durée, et la duré
devient ainsi une autre marque d'un développement fidéle.

Si gravis brevis, si longus levis, est, dans la souffrance, |
maxime de consolation & I'usage des stoiciens, etT'on pent dir
d'un grand nombre de maux : le pire sera le plus court. L
hommes réservés eraignent les changements en matiéres civiles
ils redoutent les réformes et les innovations, de peur, s'ils vo
un peu trop loin , d'¢tre précipités tout a coup vers quelq
grande calamité , avant qu'il soit possible de recourir & u
remede. La perspective d'une corruption lente ne les frappe pas
Les révolutions sont généralement promptes, violentes ; ell
sont, en effet, la suite d'une corruption.



PN P

— 105 —

La durée des hérésies est toujours eourte : c'est un état
intermédiaire entre la vie et la mort, ou mieux, un état qui
ressemble & la mort. Si la eorruption n'aboutit pas a la mort,
elle méne & quelque erreur nouvelle, peut-étre opposée a la
premiére, et qui ne prétend a aucun rapport avee elle. Clest
de la sorte qu'un principe hérétique vivra plusieurs années, se
dirigeant d’abord dans une direction et en prenant tout a coup
une autre.

L'excés du mal est l'indice d'une fin prochaine. L’homme
fidéle s’éerie, A la vue de ses excés : Combien cela durera-t-il ?
comme si sa durée fatiguait sa raison aussi bien que sa paticnee.
Trois années et demie suffiront au régne de PAntechrist. On
ne saurait ici objecter séricusement que le monde est toujours
corrompu, ct que, malgré cela, le mal ne remplit pas sa
mesure et ne déhorde pas; car ceci vient de l'action extérieure
de Ia vérité et de la vertu qui refoulent en arricre : que I'Eglise
disparaisse, et le monde touchera hientot & sa fin.

Si le peuple de Dieu est devenu, de siéele en si¢ele, de plus
en plus mauvais, jusqu'a ce qu’il n’y eut plus de retour possible,
cependant son entrainement vers le mal était continuellement
contrari¢ par des réformes -qui le faisaient reculer vers un état
moins avancé de décadence. La décadence, il est vrai, qui est
une forme de corruption, s'opére lentement ; mais la décadence
est un ¢état dans lequel il n'y a d'action ni violente, ni vigou-
reuse , que son caractére soit conservateur ou destructeur,
Finfluence mauvaise étant assez puissante pour affaiblir les
fonetions de vie, mais pas assez pour précipiter sa marche.
Ainsi nous voyons des opinions, des usages et des systémes dont
l'apparence en impose , mais qui n’ont aucune solidité en eux-
méme , tenir ensemble par habitude de stabilité ou parce quils
dépendent d'institutions politiques. Nous les voyons devenir
presque les particularités d'un pays, les habitudes d’une race ou
lesmodes de la société; et alors, & la fin, peut-étre, ils s'en vont
soudainement ct meurent sous la premiére influence facheuse
venant du dehors. C’est ce qui arrive aux superstitions qui
s'établissent chez une population ; semblables & une teinte pro-



— 106 — 3

noneée ou & une odeur forte, clles s'évanouissent avee le temps,

parce que rien ne dure toujours, mais elles ne suivent pas de
marche réglée et n'ont pas d'histoire. Tel fut le paganisme

officicl des temps classiques , digne objet de perséeution
puisque son premier souffle le fit chanceler et disparaitre. Tel
apparemment est I'état des communions nestorienne et mono-
physite; telle et été aussi la situation du christianisme s'il et
¢té absorbé par la féodalité du moyen ége; tel aussi est ce
protestantisme, ou (comme il se nomme quclqucfms) cet atta-
chement & I'Etablissement , dont se vantent souvent parmi nous
les gens respeetables et riches.

Il nous reste encore & voir si le mahométisme étranger au

christianisme, et si I'Eglise greeque, qui sy mt(ache, sont

compris dans cette eatégorie. On peut supposer des circon-
stances qui, méme & présent, réveilleraient le fanatisme des
mahométans ; et le despotisme russe ne s’aventure pas i toucher
aux usages de la religion nationale , quoiqu’il domine son
clergé.

Alinsi, tandis que la corruption se distingue de la décadence

v

par son action ¢énergique, elle se distingue d’un développement -

par son caractére transitoive, Ce qui nous donne une septiéme
et derniére marque d'un vrai développement.

C'est Ia tout ee que nous avons besoin de dire ici des crite-
riums qui doivent nous faire distinguer un développement d'une
corruption. Il est clair, néanmoins, qu'ils sont seulement d'un
caractére pratique, et qu'ils ne reposent sur aueun principe

s

logique de division. Les exemples placés sous un titre pour-
raient, dans quelques cas, se trouver aussi bien dans un autre.




> s

CHAPITRE DEUXIEME.

DU DEVELOPPEMENT DES IDEES CHRETIENNES CONSIDEREES

PRECEDEMMEMT.

O ~ AT T
SECTION PREMIERE.
DE LA PROBAB!LITE DES DEVELOPPEMENTS DANS LE CHRISTIANISME.

1° Si le Christianisme est un fait, si la raison peut en faire le
sujet de ses études, et sl imprime dans notre esprit l'idée de
lui-méme, cette idée se développera avee le temps en une série
dlidées qui seront lides et en parfaite harmonic entre eclles,
immuables et complétes comme le fait extérieur qu'elles repré-
senteront. L'esprit humain ne peut jamais adopter simplement
et intégralement un objet qui lui est soumis; il eoneoit par voie
de définition ou de deseription. Des objets entiers ne font pas
naitre dans lintelligence des idées entiéres, mais, pour nous
servir d'une phrase mathématique , clles sont divisées par
sérics, en un certain nombre de propositions, qui se fortifient ,
se corrigent I'une l'autre, et se rapprochent, en se multipliant
avee plus ou moins dexactitude, de la réalité. I n'y a pas
d'autre moyen d'apprendre ou d’enseigner; nous ne pouvons
enscigner qu'a laide d'aspeets ou de vues qui ne sont pas iden-
tiques & la chose méme que nous enseignons. Deux personnes
apprendront a une troisitme la méme vérité, en suivant des
méthodes, 4 'aide de raisonnements tout différents. Une méme
personne présentera différemment un méme argument dans
un trait¢ ou dans un diseours, suivant I'événement du jour ot
elle éerit ou suivant l'auditoire, et cependant ce sera le méme
argument qu'elle emploiera.



v
— 108 — )

Plus une idée aura de droits & étre regardée commne vivante,
plus ses aspeets seront variés; plus sa nature est sociale et poli-
tique , plus ses développements seront compliqués et subtils,
et plus sa marche sera longue et remplie d'événements. Tel est
le Christianisme,, et tout ce qui a été dit dans le chapitre pré-
cédent sur le développement des idées en général devient un
premier argument en faveur de son développement progressif.

On peut objecter & cela que les documents inspirés, tels que
les saintes Ecritures,*laissent voir de suite leurs doctrines sans:
néeessiter des recherehes. Cependant ils étaient destinés 4 créer
une idée, et cette idée n'est pas dans le texte sacré, mais dans
esprit de eelui qui le lit. La question alors se réduit & savoir
si cette idée est communiquée & Ihomme dans sa plénitude et
sa plus minuticuse exactitude dés sa premiére pereeption, ou
si elle gagne son eceur, son esprit, et arrive a la perfection avee
le cours du temps. On ne saurait soutenir sans extravagance
que le texte du Nouveau Testament ou un certain nombre de
ses livres, que l'on pourrait désigner, comprennent I'esquisse
de toutes les formes que I'enscignement divin peut prendre
quand il est exposé a une multitude d’hommes.

Ce ne scrait pas affaiblir mon argumentation , que de
supposer que linspiration fut pour les premiers hommes qui
recurent la révélation, ce que le fiat divin fut pour les plantes
et les herbes au commencement du monde, lorsqu’elles furent
créces dans toute leur maturité. Car le temps vint ensuite o
ceux qui recurent la révélation cessérent d'étre inspirés, et les
vérités révélées durent leur arriver d'abord sous une forme
vague et géncérale, pour étre ensuite eomplétées par des déve-
loppements.

On ne saurait non plus élever de bonne foi la difficult¢ que
traiter ainsi le Christianisme , ¢’est le mettre, en quelque sorte,
au niveau des sectes ct des doctrines du monde, et lui impute
les imperfections qui caractérisent les productions de I'espri
humain. Cest certainement dégrader un ouvrage divin que d
le considérer sous une forme terrestre ; mais on peut eependant
se le permettre sans irrévérence, puisque le Seigneur lui-méme,




— 109 —

son auteur et son maitre, a daigné en prendre une. Le Chris-
tianisme différe des autres religions et des autres philosophies
en ce quil a de plus quelles, non dans son genre, mais dans
son origine , non dans sa nature , mais dans ses qualités propres
| et caractéristiques, étant formé et vivifié par un esprit qui est
au-dessus de Tlintelligence humaine, par un esprit divin.
Extérieurement, le Christianisme est ce que I'Apotre le dit
létre, un vase de terre, en tant que religion des hommes.
| Considéré sous ee point de vue, le Christianisme grandit en
sagesse et en proportions ; mais la puissance dont il dispose et
|les paroles qui sortent de sa bouche attestent son origine mira-
culeuse.

A moins done que I'on puisse invoquer quelque raison excep-
tionnelle , il est aussi évident que le Christianisme , eomme
|doetrine et pratique, se développera dans l'esprit de ceux qui le
recevront, quil est évident qu’il se eonforme, sous d'autres
{rapports, dans la maniére extérieure de se propager et dans son
{organisation politique, aux méthodes générales que suit le cours
des choses.

{ 2’ De plus, sile Christianisme est une religion universelle,
appropriée non pas seulement & une localité ou & une époque
particuli¢re, mais & tous les temps et & tous les lieux, il doit
nécessairement varier dans ses rapports et sa conduite avee le
monde qui se trouve autour de lui, ¢’est-a-dire qu'il se déve-
| loppera. Les principes recoivent une application qui varie
| beaucoup suivant les personnes et les eirconstances; ils doivent
étre présentés sous de nouvelles formes, suivant la constitution
|de la société qu'ils sont destinés & influencer. Clest ainsi que
| toutes les communions chrétiennes développent les doctrines de
I'Eeriture. Peu de personnes conviendront que l'opinion de
Luther sur la justification n’ait jamais ét¢ verbalement exprimée
avant son époque, que sa phraséologie et la position qu’il a prise
fussent nouvelles, qu'clles aient été ou non appelées par les
circonstances. Il est également certain que la doctrine de la
justification définie & Trente était nouvelle aussi dans eertain

Bisuiotn. mist. 6° ANNEE. I°" oUvR. 10




— 110 —

sens. La réfutation et le reméde des erreurs ne sauraient p
céder leur apparition ; etainsi le fait des développements fau
ou des corruptions appelle la manifestation correspondante
développements vrais. De plus, tous les partis en appellent:
I'Eeriture, ¢'est-d-dire raménent & la sainte Eecriture leun
raisonnements méme vicieux; mais, en argumentant, il fau
tirer des déductions, c'est-a-dire développer. Il n'y a ici aucune
différence entre les temps primitifs et postéricurs, entre un pap
qui parle ex cathedr@ et un individu protestant , si ce n'est que
leur autorité n’est pas sur un pied d'égalité. Des deux cotés, il
a méme prétention & Pautorité, et Pon suit le méme procédé d
développement (1). :
C'est ainsi que la plainte commune des Protestants eontre
I'Eglise de Rome est non-sculement qu'elle a ajouté aux doetrings
primitives ou scripturaires , mais qu’elle les contredit, et impo
en outre, sous la sanction d'un anathéme , comme des vérités
fondamentales ce qu’elle y ajoute. Quant aux Protestants,
suivent une méthode de déduction tout aussi subtile que e¢
reprochée & Rome, et ils se conforment & des doctrines g
reposent sur des raisons dont on s'était aussi peu rendu comp
dans les siécles passés, que de celles invoquées par les théolo:
giens catholiques. La suprématie royale, la légalité de portes
des armes, le devoir d'un culte public, la substitution di
premicr jour de la semaine au septi¢me, le baptéme des enfants
sont des points qui n'occupent pas dans le Nouveau Testam
une place trés-prééminente, pour ne rien dire du principé
fondamental du Protestantisme, que la Bible, et la Bible seulet
est la religion des Protestants! Ces doctrines et ces usages ¥
vrais ou non, I nest pas la question qui nous occupe, sol
adoptés, non par suite d'un simple argument basé sur des mo
et des phrases placés sous les yeux, mais par un développement
opéré i notre insu des idées habituelles & Fesprit. i
3° Et, en vérité, quand nous arriverons a considérer
doctrines particuliéres auxquelles 1'Ecriture attache la pl

1) Voir Proph. Off., vui, oiice paralléle est poussé plus loin, quoig
dans un autre but.




grande importance,, nous verrons qu'elles ne sauraient absolu-
ment étre renfermées dans le texte pur et simple de 'Eeriture,,

2

| si elles sont destinées & étre autre chose que des mots et a
| transmettre une idde précise a celui qui les recoit. Quand il est
| dit que le Verbe se fit chair, trois grandes qucstions se présentent

4 nous sur ce simple ¢énoncé : Qu'entend-on par le Verbe ?

| qu'entend-on par chair ? qu’cntcnd—on par se fit? Pour répondre
| & ces questions, il faut se livrer 4 un travail d'investigation, et

les réponses sont des développements. En outre, les réponses
faites souléveront une série de questions secondaires; et ainsi
T'on arrive & obtenir pour résultat une multitude de propositions

| qui sc groupent autour de la phrase inspirée d’ott elles viennent,

en lui donnant extéricurement la forme dune doctrine, et en
eréant ou approfondissant dans I'esprit Iidée que nous en avons
concue.

Il est vrai que, dans le cas oil les énoncés de I'Ecriture-Sainte
sont des mystéres, ils ne sont relativement & nous, que des
mots, et ne sont pas susceptibles d’étre développés. Mais comme
un mystére implique en partie ce qui est incompréhensible, de
meéme il implique en partie ee qui ne I'est pas; il implique une

| manifestation partielle ou une représentation bornée , parce que

alors il est concu en partie, et quil peut étre développé dans
cette mesure, bien que chaque phase du développement se sen-
tira de I'obscurité et de la confusion de la premiére impression.

4 On doit considérer en outre que les sujets dont traite
Ecriture renferment de grandes questions dont I'Eeriture ne
donne pas la solution, et qui sont cependant dune nature si

| pratique , qu'on doit leur faire une réponse , réponse que nous

devons obtenir, & moins que nous ne supposions une nouvelle

|révélation de la révélation que nous avoms, cest-a-dire un

développement. Telle est la question du canon de I'Eeriture et

|de son inspiration, eelle de savoir si le Christianisme est basé
|sur un document éerit comme le Judaisme , et, dans le cas
|d'une réponse affirmative, quels sont ees doeuments, quel en

est le nombre? Puis si ee document s'interpréte lui-méme, ou

€il a besoin d'un commentaire , et sl nous a ét¢ donné un



— 112 —

commentaire faisant autorité, ou un eommentateur qui ait le
pouvoir de l'imerpréter" Si la révélation et le document on
une valeur égale, ou si I'un des deux Femporte sur lautre,
c'est-d-dire si la révélation nous arrive ou non en partie par ee|
document et en partie par la tradition ? ou encore si le documen
west que partiellement la révélation, la révélation dans un
organe non inspiré ou la révélation avee des additions ? Toutes
les questions que nous venons de poser ne trouvent stureme;

de solution ni dans la lettre de I'Eeriture, ni dans I'approfon
dissement du texte pour la plupart des hommes, quelque longue
et active que soit I'étude qu'ils puissent en faire. Ces difficultés,
autant que nous pouvons en juger , n'ont pas non plus été
résolues par voie d'autorité, au commencement du Christianisme,
et cependant I'on eoncoit qu'un apotre eit pu les résoudre toutes
en (uelques mots, sila sagesse divine I'etit trouvé eonvenable. i
Mais, en fait, la décision a é1é abandonnée au temps , a la

marehe lente de la pensée, & I'influence de Vesprit sur Fesprit,|
aux résultats de la controverse et au développement de l'opinion.
Prenons un autre exemple. S'il est un point sur lequel il et été
désirable d'avoir, dés le principe, une régle précise i suivre,
cest touchant la conduite que des parents ehrétiens sont obligést
de tenir envers leurs enfants. Il serait naturel quun pére
chrétien, en l'absence de toute direetion préeise, présentat sesf
enfants pour étre baptisés ; ce serait, dans eet exemple , le
développement pratique de sa foi en Jésus-Christ et de so
amour pour sa progéniture. Cet acte, eependant, bien qu'exigd
comme néeessaire, est un développement, et, autant que nous
le savons, il n'a pas é1é pourvu & ce besoin par la révélation
telle qu'elle a ét¢ donnée dans l'origine.

Un autre vaste champ ouvert a Ia pensée, et qui est plein d :
considérations pratiques, est celui que nous offre la questic
des effets du baptéme. Cependant, autant que nos connaissances
permettent d'en juger, ce sujet n'a ¢té que partiellement touché;
par les Apotres. La doctrine des Apotres est, sans aucun doute,{
que les fidéles qui sapprochaient de ce sacrement avec foi
et repentir, recevaient la rémission de leurs péchés ; mais

=



— 113 —

trouvons-nous quelque indication d'une seconde rémission des
péehés commis aprés le baptéme ? Les Epitres de saint Paul .
qui semble devoir fournir une réponse & notre question, ne
renferment rien d'explicite & ce sujet. Ce qu'elles disent claire-
ment n'amoindrit pas la difficulté, & savoir, d’abord, que le
baptéme est destiné a effacer les péchés commis avant de avoir
| recu, et non ceux que I'on pourra cominettre; et ensuite que
les fidéles favorisés du don du baptéme vivent dans la sainteté ,
etnon dans le péché. Comment cette doctrine se concilie-t-elle
| avee ce qui se passe dans I'état actuel de I'Eglise, tel que nous
le voyons aujourd’hui ?

Si I'on considére qu'il a été expressément prédit que le royaume
des cieux, comme le filet du pécheur se remplirait de toutes
sortes de poissons, et que Iivraie eroitrait avee le bon grain
| jusqu’au moment de la moisson, on s’assurera qu’on ne saurait
imaginer une question plusgrave et plus pratique que celle lais-
| sée indécise par le divin Auteur de la révélation, & moins qu'il
ny ait dans cette révélation méme des éléments de croissance
ou de développement. En nous en tenant a la lettre de I'ensei-
gnement inspiré, «il n'est pas un de nous qui n'ait outrepassé la
| limite des ressources offertes parlarévélation, et qui nese trouve
| en conséquence abandonné aux miséricordes infinies de lamour
divin, dont Jésus-Christ est plein, mais qui n’ont pas été formel-
| lement fixées dans ses décrets (1). » Si donc I'éeriture a besoin
| d'un complément, la question se réduit & savoir si la défectuo-
| sité apparente de ses doctrines n'est pasune premiére probabilité
en faveur del'opinion qu'elles devront étre développées.

Il estun autre sujet d'un caractére pratique moins immeédiat,
| sur lequel I'Ecriture, strictement parlant, ne garde pas le si-
| lence, mais dont elle dit si peu, et assez de choses cependant
| pour que ce qu’elle en dit fasse sentir la nécessité de pousser les
| recherches au dela de la lettre du texte, — nous voulons parler
del'étatintermédiaire entre lamort et la résurrection. Considérant
| Fespace de temps qui sépare la premiére venue de Jésus-Christ

(1) De la Justification, lecon xu1.




— 114 l

de la seconde, les millions d'ames fidéles qui sont dans Fattente, | ‘
et lintérét intime que chaque chrétien éprouve 4 savoir quel est
cet ¢tat, on aurait pu sattendre & ee que I'Eeriture se serait
exprimée A ce sujet d'une maniére explicite, tandis que, par lef
fait, ses indications sont courtes et ohscures. Nous pourrions,
en vérité, soutenir que ce silence a ét¢ gardé avee intention , en ‘
vue de décourager les théories sur ee sujet, si ce n'était, comme
dans la question de notre état aprés le baptéme, cette cu'con-i
stanee que son enseignement semble reposer sur une hypothése i
qui est inapplicable a l'état de I'Eglise depuis I'époque dod il |
date. |

De méme que I'Eeriture regarde les Chrétiens, non comme
des laches, mais comme des saints, de méme aussi elle repré-
sente apparemment le jour du jugement comme immédiat et
l'intervalle de I'attente comme de courte durée. Elle laisse dans
notre esprit Fimpression générale que Jésus-Christ doit revenir|
sur la terre touta coup, «dans un temps court; » elle repré-|
sente les affaires de ee monde renversées par « la détressef
actuelle, » les perséeuteurs pressants, les chrétiens purs et dans
Fattente, sans demeure, sans place pour I'avenir, et les yeux fixést
vers le ciel. Mais les eirconstances extérieures ont changé, et,|
avee ce changement, il devient nécessaire de faire une autre ap-
plication de la parole révélée, e'est-a-dire que nous avons besoinf:
d'un développement. A I'époque ot les nations furent converties!
et ol le erime prévalait, I'iglise se présentait, d’'un cdté , comme
établissement, et de l'autre, comme systéme qui venait porter)
reméde au mal; les passages de I'iSeriture aidérent ct dirigérent)
le développement, qui, avant, était de peu d'importance. De laj
la doctrine de la pénitenee comme complément de celle duj
baptéme, et celle du purgatoire ecomme explication d’un ét
intermédiaire. Ce développement de la eroyance originale estsit
raisonnable que, récemment, quand on essaya de traiter le
baptéme sans la doctrine de la pénitence, cette tentative |

terre, tandis que des penseurs hétérodoxes ont déja mis en avant
la doctrine du sommeil de I'dme comme la seule qui puisse étr
opposée avee sucecs & la eroyance du purgatoire.



==304h ==

Ainsi nous arrivons & prouver que les développements du
Christianisme étaient dans l'intention de son divin auteur, par
un argument semblable & celui qui nous fait reconnaitre une
intelligence dans le systéme du monde physique. Quel que soit
Je sens dans lequel il est permis de regarder le besoin et ee qui
sert & le satisfaire, comme preuves d'un dessein dans la eréation
visible , de la méme maniére, les lacunes, si 'on peut se servir
de ce mot, quoffre la structure de la croyance de I'Eglise ,
rendent probable que les développements , naissant des vérités
qui sont autour d'elles, ¢taient destinés a les remplir.

On ne saurait loyalement nous objecter qu'en raisonnant
ainsi nous nous mettons cn contradiction avee le grand phi-
losophe qui dit : « En supposant que Dieu nous accorde ,
par la révélation, une lumiére et une instruction qui viennent
sajouter A celles que nous ont données la raison et I'expérienee,
nous ne sommes en aucune facon juges de déeider par quelles
méthodes et dans quelle proportion cette lumiére surnaturelle
et eette instruetion nous seront aceordées (1), » parce que cet
auteur parle du jugement qui scrait porté avant que la révéla-
tion nous fiit donnée. Butler observe que «nous n’avons aucun
principe de raison sur lequel nous puissions nous appuyer pour
juger & l'avance comment P'on doit s'attendre que cette révéla-
tion nous sera transmise , ou ee qui serait plus eonvenable au
systéme divin de gouvernement , » sous différents rapports ; mais
le cas n’est plus le méme, dés qu'une révélation est aceordée,
car alors un préeédent, ou ce qu’il appelle unprincipe de raison,
nous est aequis, et nous pouvons, sur ce qui est alors placé
entre nos mains, juger si nous devons attendre davantag: .
Butler, ainsi que le montre un passage bicn connu de son
ouvrage , est loin de nier le principe d'un développement
progressif.

3° La méthode de révélation suivie dans I'Eeriture confirme
abondamment cette anticipation. Par exemple, les prophéties,
8iil en et été ainsi, n'avaient pas besoin de fournir un modéle

(1) Batler's Anpal., u, 3.



— 116 —

de développement. Des prédictions séparées auraicnt pu étre
rassemblées par le temps ; de nouveaux apercus se révéler ; une
connaissance précise aurait pu arriver par despommunicatiorﬁ
indépendantes les unes des autres, comme 1'Evangile de saint
Jean ou les Epitres de saint Paul sont sans liaison avee les trois
premiers Evangiles, quoique la doctrine de chaque apotre soit
un développement de leur sujet. En fait, telle n’est pas la nature
de la révélation; mais elle présente une suite de développe-
ments : les premiéres,prophéties se composent de textes féconds
d'ou les prophéties subséquentes sont sorties; elles sont comme
des types. Ce n'est pas qu'une vérité soit d'abord annoncée ,
puis une autre. La vérité enti¢re, ou la plus grande partie de
cette vérité, est annoncée tout a la fois, mais seulement dans
des rudiments ou comme en miniature, ct elle est cnsuite
développée, étendue dans toutes ses parties & mesure que la
révélation suit son cours. La semence de la femme devait
éeraser la téte du serpent, le sceptre ne devait pas sortir de
Juda, jusqu'a ee que vint Celui & qui était réservé de réunir les
peuples. 1l devait étre I'’Admirable, le Conseiller, le Prince de
la paix. La question de I'Ethiopien se présente & I'esprit du
lecteur : «De quidone parle ce prophéte ?» Chaque mot exige un
commentaire. Aussi , est-ce une théorie fréquente des impies,
de soutenir que Fidée messianique , comme ils F'appellent,
s'est développée graducllement dans Desprit des Juifs par
I'habitude continuelle et traditionnelle de la contempler, et
qu'elle a aequis ses enti¢res proportions par un procédé pure=
ment humain. Jusque-la, il parait certain, sans empiéter sur
la doetrine de @'inspiration, que les livres de la Sagesse et de
I'Eeclésiastique sont des développements des écrits des prophétes,
exprimés ou mis au jour sous l'influence des idées courantes
dans la philosophie greeque et ultéricurement adoptés et ratifiés.
par I'Apoétre dans son épitre aux Hébreux.

Mais la Bible entiére, et non pas seulement ses parties pro-.
phétiques , est éerite sous l'influence du principe des développe-
ments. A mesure que la révélation continue , elle est toujours
nouvelle et cependant toujours ancienne. Saint Jean , qui la




— 117 —

compléte, déclare qu'il m’éerit pas « un nouveau commandement
pour ses fréres, » mais un ancien commandement qui leur
«a 6t fait des le commencement. » Et il ajoute ensuite : « Je
vous éeris un nouveau commandement. » Le méme développe-
ment cst indiqué dans les paroles de Notre-Seigneur sur la
montagne , ainsi que nous l'avons déja fait remarquer : « Ne
pensez pas (ue je sois venu pour détruire la loi et les prophétes,
mais pour I'accomplir. » Il ne renverse pas; mais il perfeetionne
ce qui était auparavant. Ainsi, en ee qui regarde la vue évan-
gdlique du rite du Sacrifice , le rite est d'abord ordonné par
Moise , et Samuel dit ensuite : « Obéir vaut mieux que
sacrifier; » puis Osée : « Je veux la miséricorde et non les
saerifices ; » Isaie : « L’encens m’est en abomination ; » Malachie,
déerivant le temps de I'Evangile , parle de « Ioffrande pure »
de farine de froment ; et Notre-Seigneur compléte le dévelop-
pement quand il parle d’adorer « en esprit et vérité. » S'il reste
encorc quelque chose & expliquer, on trouvera cette explication
dans I'usage des premicres années de I'Eglise chrétienne, en ce
qu'il montre que le sacrifice ne fut pas aboli, mais que la vérité
et Iesprit y furent ajoutés.

De plus, les maximes (effata) de Notre-Seigneur et de ses
Apotres sont d'une construction emblématique , qui suit paral-
Ielement les révélations prophétiques que nous avons mention-
nées plus haut ; elles renferment des prédictions aussi hien que
des préceptes de doctrine. Si done les énoneés prophétiques ont
eu le développement qui leur a réellement été donné, d'abord
par les révélations suceessives, et ensuite par les événements,
il est probable que les énonciations doctrinales , politiques ,
rituclles et morales qui ont une méme construction, recevront
aussi la mé¢me expansion. Ainsi en est-il de ces paroles : « Ceei
est mon corps, » ou « Tu es Pierre et sur cette pierre je batirai
mon h‘_'hsc, » ou « Laissez les petits enfants venir & moi, » oun
« Celui qui a le cceur pur verra Dieu. »

A Tappui de ee caractére de l'enseignement de Notre-
Seigneur, T'on peut citer avee a-propos le passage suivant :
« Les paroles qu’on a recueillies de lui et ses actes pendant quil



— 118 —

était sur la terre... sont comme les déelarations et les actes d'un |
législateur. Dans I'Anecien Testament, le Dieu T out—Puissn.i
proclame d'abord les dix commandements sur le mont Sinai , et
il les écrit ensuite. De méme, Notre-Seigneur annonee d'abord |
sur la montagne son Evangile , renfermant a la fois ses pro-
messes et ses préeeptes, et ses évangélistes le recueillent plus
tard. En outre, en annoncant I'Evangile, il parle en suivant ‘
une marche parallcle aux dix eommandm)ems, ct son style
correspond, en mémg temps, & lautorité qu'il dit avoir. 1l a ce
caractére solennel, mesuré et séveére qui porte avec lui témoi-
gnage quil appartient & celui qui parle comme aucun homme §
ne saurait parler. Les béatitudes par lesquelles débute son |
sermon sont un exemple de ce style incommunicable qui eon-
vient , autant que des paroles humaines peuvent le rendre, 4 un |
Dieu incarné. i
« Ge style n'est pas particulier au sermon de la montagne. H§
apparait & travers tous les L\al]“‘llts, se distingue de toutes les |
autres parties de I'Ecriture, et se montre dans des déclarations
solennelles , des régles des scntenccs et des paroles, comme les
législateurs en donnent , et qui servent ensuite de texte aux
commentaires des légistes et des écrivains. Assurément tout ce |
que Notre-Seigneur a dit et a fait est caractérisé par un mélange
de simplicité et de mystére. Ses actions emblématiques, ses |
miracles figuratifs, ses paraboles, ses réponses, ses censures, |
sont les preuves d'une législature en germe qui doit étre déve=
loppée par la suite , d'un code de vérité divine destiné a ctre
constamment sous les yeux des hommes, & devenir un sujet de |
recherches et dinterprétations et un guide dans la controverse.
« En vérité, en vérité, je vous le dis; » mais, « je vous le dis
sont des formes de ldn gage qui appartiennent & un maitre |
supréme et & un prophclu. v
« Les Péres parlent de la méme maniére de son enseigne=
ment. « Ses discours, observe saint Justin , étaient courts et
concis; il n'était pas rhétoricien; mais ses paroles avaient la
puissance de Dieu. » Saint Basile s'exprime ainsi : « Chaque
acte et chaque parole de notre Sauveur Jésus-Christ est une |




— 119 —

couronne de piété ct de vertu. Quand donc vous entendez
rapporter ses paroles ou raconter ses actes, n'écoutez pas eela
comme ecn passant, ou d'une maniére ordinaire et charnelle ;
mais pénétrez dans la profondeur de scs contemplations , ct
recevez les vérités qui vous sont mystiquement enseignées. »

« Comme exemples & l'appui, je renverrai d’abord & son
entretien avec Nicodéme. Nous aurions de la peine & concevoir
quiil n'ait pas, durant sa visite, dit autre chose que ce qui nous
est rapport¢ dans I'Evangile de saint Jean; mais ce qui nous en
a été conservé porte ce caractére particulier qui convient a un
législateur divin, et qui était destiné & l'usage perpétuel de
IEglise. Ce qui nous est rapporté de cet entretien consiste en
énonciations concises et fécondes sur lesquelles on peut éerire
des volumes de commentaires instructifs. Chaque phrase est
une régle de la vérité divine.

« Son discours aux Juifs, dans le cinquiéme chapitre de
IEvangile selon saint Jean, en fournit peut-étre un exemple
encore plus frappant.

«Observez encore de quelle maniére les évangélistes recueil-
lent ses paroles, quoiqu’il ny ait cu aucune liaison entre eux,
absolument comme sils éerivaient sous I'impression d’'un ordre
divin et avee la conscience qu'ils rédigeaient un code de doctrine
et de précepte pour I'Eglise. Ainsi, par exemple, saint Lue &
la fin de son neuviéme chapitre, cte..... I1y a la six déclarations
solennelles faites I'une aprés 'autre avee peu ou point de rapport.

«Le vingt-deuxi¢me chapitre de saint Mathieu nous fournirait
une série semblable de maximes sacrées; ou encore le drx-
huitiéme, dans lequel des versets séparés, bien que se suceédant
avee un peu plus de rapports entre eux, sont néaninoins com-
plets en eux-mémes et trés-importants.

«Personnene peut en douter : comme lesréeits de sesmiracles
forment un ensemble complet de signes divins, de méme aussi
ses paroles forment un ensemble de lecons.

«Qu encore, prenez le commencement de sa carriére pro-
phétique, et faites attention & ses paroles. Il ouvre la bouche
avee des accents de grice, et cependant les paroles tombent cn



— 120 —

phrases courtes et expressives. La premicre : « Comment se
fait-il que vous me cherchez? ne savez-vous pas que je do_‘
m’'oceuper des affaires de mon pére?» La seconde : « Que eela
soit maintenant, car il faut que nous accomplissions ainsi toute:
justice. » La troisicme : « Femme, qu'y a-t-il entre vous et
moi? mon heure n’est pas encore venue. » La quatriéme :
« Enlevez ces choses de 1a, et ne faites pas une houtique de la
mnaison de mon Pére. » La cinqui¢me : « Faites pénitence , car
le royaume des Cieuxtapproche. » .

« La méme particularité se montre dans sa lutte avee Satan.
I le frappe et le terrasse , de méme que David tua le géant avee
une fronde ct une pierre, avee trois mots tirés de I'Ancien
Testament : « L’homme ne vit pas seulement de pain; mais de
toute parole qui émane de la bouche de Dieu.» — « Tu ne
tenteras pas le Seigneur ton Dieu.» — « Tu adoreras le Seigneur
ton Dieu, et tu ne serviras que lui seul.»

«De laméme manicre, les exclamations qu'il fit entendre de
temps & autre, lors de son crucifiement, sont appelées ses sept
derniéres paroles.

«De plus, ses paraboles et souvent ses actions, comme celles
de laver les pieds de ses disciples et de payer le tribut, sont des
exemples de la méme particularité (1). » ! ]

Ainsi, puisquil est certain que les développements de la
révélation ont continué sous l'ancienne loi jusqua la fin du
ministére de Notre-Seigneur, d'autre part, si nous portons
notre attention sur les commencements de I'enseignement des
Apotres, aprés I'ascension du Sauveur, nous nous apercevrons
quil nous serait impossible de déterminer historiquement le
point ou s'arréte le développement de la doctrine, et eclui o
la régle de foi fut posée une fois pour toutes. Ce n'est pas le jour
de la Pentecote, car saint Pierre avait encore & apprendre &
Joppé ce qui était relatif au baptéme de Cornélius; ce ne fut
ni & Joppé, ni & Césarée, car saint Paul avait encore & derire
ses épitres; ni & la mort des derniers Apotres, car saint Ignace

(1) Proph. Offic., p. 356-361.



— 121 —

avait encore & établir la doctrine de I'épiscopat; ce ne fut pas
non plus dans les années qui suivirent, car le canon du Nouveau
| Testament n’avait pas encore été arrété. Nous ne trouverons
| pas cette démarcation dans le symbole qui n’est pas une collee-
| tion de définitions, mais un sommaire de certaines vérités qui
I doivent étre crues , un sommaire incomplet, et, comme le
| Pater ou le décalogue, un simple échantillon des vérités divines
let surtout des vérités les plus élémentaires. On ne pourrait citer
une doctrine qui ait jailli tout d'abord, omnibus numeris, et
|qui n'ait rien gagné des recherches de la foi et des attaques de
Ihérésie. 1’ Eglise sortit du monde avee précipitation, comme
les Israclites sortirent d'Egypte, « avee leur pate qui n'était pas
encore levée, leurs pétrins liés dans leurs vétements et attachés
sur leurs épaules. »

En outre, les développements politiques renfermés dans les
parties historiques de I'Eeriture sont aussi frappants que les
développements prophétiques et doetrinaux. Une histoire quel-
conque peut-elle avoir une apparence plus humaine que celle
de la naissance et du développement du peuple de Dieu, auquel
nous venons & peine de faire allusion? Ce qui avait été arrété
dés le commencement dans les conseils du Seigneur des cieux
et de la terre, ce qui était immuable, ce qui avait été annoncé
a Moise dans le buisson ardent, est représenté ensuite comme
le développement d'une idée sous linfluence de circonstances
imprévues. La voix divine annonca dans le buisson la sortie
d'Egypte des enfants d’Israél et leur entrée dans la terre de
Canaan, et elle ajouta comme preuve de la certitude de son
dessein : « Quand vous aurez tiré le peuple d'Egypte, vous
servirez Dieu sur eette montagne. » Or, ce sacrifice ou cette
féte, qui n’était quune circonstance incidente ou secondaire
ans la grande délivrance, et pendant un temps le but ultérieur
es demandes que Moise adresse & Pharaon : « Tu viendras,
0i et les anciens d'Israél, devant le roi d’Egypte, et tu lui diras :
e Seigneur Dieu des Hébreux s'est souvenu de nous; main-
enant, nous t'en prions, laisse-nous aller trois jours dans le

BisLioTa. misT. 6° ANNEE. I oUvR. i1



— 1922 —

a
désert pour sacrifier au Seigneur notre Dieu. » 1l est dit ensuite
que Pharaon refuserait d'abord leur demande; mais quaprés
I'accomplissement de miracles, il les laisserzit partir ensemble,
et, de plus, avee des bijoux d'or, d'argent et des vétements,
La premiére demande de Moise fut conséquemment : « Nous
ten prions, laisse-nous aller faire un voyage de trois jours d
le désert et sacrifier au Seigneur notre Dieu. » La supplique
répétée avant le fléau des grenouilles : « Laisse aller mon peu
afin qu'il me serve. » A quoi Pharaon répondit : « Je laisse
aller le peuple afin qu'il puisse sacrifier au Scigneur. » L
demande fut réitérée avant le fiéau des mouches, aprés leq

Pharaon offrit de lisser les Israélites sacrifier en LEgypte,
qui fut refusé par Moise, pour cette raison qu'ils aurai
« & sacrifier ayant sous les yeux I'abomination des Egyptiens.
« Nous irons & trois jours de distance dans le désert, eontinua
t-il, pour saerifier au Seigneur notre Dicu. » Et Pharaon le
accorde alors de faire leur sacrifice dans le désert : «Seulement
dit-il , vous ne vous ¢loignerez pas trop. » La demande
successivement répétée avant les fléaux de la peste des animaux
de la gréle et des sauterelles, sans qu'il soit fait mention d'autr
chose que d'un sacrifice & faire dans le désert. Dans la derniér
de ces entrevues, Pharaon demande une explication, et Mok
développe ses prétentions : « Nous irons avec nos enfants
nos vieillards, avee nos fils et nos filles, avee nos troupeaux
nos hardes; nous irons parce que nous devons eélébrer u
féte en Fhonneur du Seigneur. » La réponse de Pharaon indiq
bien que cette derniére demande dtait plus étendue que l¢
préeédentes, car il lui dit : « Allez maintenant, vous qui €
hommes, et servez le Seigneur, puisque €’est ce que vous ave
désiré. » Aprés le fléau des ténébres , Pharaon accorde |
demande plus étendue, en en exeeptant toutefois les troupea

et les hardes. Mais Moise lui rappelle que ces choscs éteier
renfermées dans la demande primitive, quoiqu’elles n’y fuss
pas spéeifides : « Tu dois aussi nous donner de quoi offrir d
sacrifices et des offrandes & bruiler, afin que hous puissio
sacrifier au Seigneur notre Dieu. » Jusqu'au dernier moment



— 125 —

vien nindique que les Israélites doivent quitter I'Egypte pour
| tout de bon; ce résultat devait ¢tre amené par la conduite des
Egyptiens. « Tous ceux-ei, tes serviteurs, dit Moise, viendront
devant moi ct s'inclineront en ma présence; ils diront : Sors,
toi et tout le peuple qui te suit, et aprés cela je sortirai. » En
conséquence, aprés le massacre des premiers-nés, ils furent mis
dehors 4 minuit avee leurs troupcaux et leurs herdes, leurs
pétrins et leur pate, chargés aussi des dépouilles de I'Egypte,
ainsi qu’il avait été ordonné, et néanmoins, & en juger d'aprés
les apparences, ce fut par suite d’'une combinaison de eircons-
| tances ou de la complication d'une erise. Moise savait cependant
que le départ d'Egypte était définitif, car il prit avee lui les os
de Joseph, et cette crainte frappa bientot Pharaon, quand lui
et les siens se demandérent : « Pourquoi avons-nous fait
cela? pourquoi avons-nous laissé aller les Israélites qui nous
servaient ? »

Mais cette succession d’événements, vague et incertaine
comme elle parait étre, en dépit des miracles qui y éclatent,
a été dirigée par celui qui développe graduellement ce quiil a
arrét¢ d'une maniére absolue, et elle se termine par le passage
de la mer Rouge et par la destruction de I'armée de Pharaon
qui poursuivait les Israélites.

En outre, dapres ce qui arriva quarante ans aprés, quand ils
avancaient vers la terre promise, il semblerait que la premiére
cession de territeire ne renfermat pas le pays a 'est du Jourdain,
qui était possédé par Rubens, Gad et la moitié de la tribu de
Manassé. Les Israélites voulurent d’abord laisser a Séhon la
tranquille possession de son pays, &’il leur permettait de le
traverser; et ee ne fut que sur son refus de leur accorder cette
permission qu'ils Fenvahirent et se I'appropriérent.

6° Il nous faut aussi faire attention & la construction et au
style de I'Ecriture , construction si peu systématique et si varice,
style si figuré et si couvert, que personne au premier coup
‘d'wil , ne pourrait préciser ce qu'il dit et ee qu'il ne dit pas. On
ne saurait en tracer le plan ni cataloguer son contenu ; mais
apres que nous aurons fait tous nos”efforts, au terme de notre




— 124 —

vie et & la fin de I'glise, ce sera encore une terre inexplorée
et qui n'aura jamais ¢té soumise; elle offrira des coteaux et des
vallées , des foréts et des cours d’eau, & droite et & gauche de
notre route, tout prés de nous, qui seront pleins de choses
merveilleuses et de trésors précicux. On ne saurait soutenir
d'une doetrine quelconque qui n'est pas actuellement en contra-
diction avee ce qui a été arrété, qu'elle ne se trouve pas dans
I'Ecriture-Sainte. On ne saurait (lu'e d’aucun théologien, quel-
que profonde que soit T'étude quiil en ait faite, quiil sest a«ulé
de toutes les doetrines qu'elle renferme. \om venons de faire
allusion aux remarques de Butler sur ce sujet quand il dit

« La connaissance Ia plus parfaite et la plus particuliére de
ces choses, dit-il, I'étude que Fapotre appelle poussée jusqu’a
la perfeetion , cest-a-dire Pétude des doctrines les plus cachées
de T'Evangile et des parties prophétiques de la révélation,
demandent, comme la plupart des connaissances naturelles et
civiles, la rectitude de la pensée et la plus minutieuse attention.
Les diflicultés a vainere pour arriver & la connaissance, 4 la
lumiére naturelle et surnaturelle sont du méme genre. Et,
comme il est admis que tout le plan de I'Eeriture-Sainte n'est
pas encore compris , de méme, sil arrive jamais & I'étre, avant
la fin de toutes choses , et sans le secours d'interventions mira-
culeuses, ce doit étre par la route qui méne 4 la connaissance
naturelle, par la persévérance, par le progrés de la science, de
laliberté, et & I'aide de personnes qui s’y seront adonnées, qt
auront suivi les indices répandus ca et 13, inapercus ou négligés
par la masse : car telle est la voie par laquelle s'opérent toutes
les améliorations. Des hommes sérieux suivent & la trace des
idées obscures, qui sont incidentellement révélées par la nature,
ou qui semblent naitre dans I'esprit comme par hasard. 1l n'est
pas du tout incroyable qu'un livre, depuis si longtemps dans les
mains des hommes, ne contienne plus d'une vérité qui n'a pas
cncore ¢té découverte : car les phénoménes et les moyens de
recherches auxquelles sont dues les grandes découvertes faites
durant ce sicele et le siéele dernier dans les seiences naturelles,
ont ¢té au serviee du genre humain plusicurs milliers d'années




— 125 —
auparavant. Il ne serait pas impossibie que les événements
fussent destinés, & mesure quils saccompliront, a éclaireir eta
préciser le sens de plusicurs passages de 'Ecriture (1). »

Il est certain que Butler, en écrivant ces lignes, ne pensait
pas & de nouveaux articles de foi, ou a des documents s'impo-
sant a nous; mais assurément il porte témoignage en faveur de
la probabilité des développements dans la doetrine ehrétienne ,
considérés en eux-mémes, ce qui est en ce moment le point en
question.

On peut ajouter que, par le fait, toutes les définitions ou
jugements recus de I'Eglise primitive et de celle du moyen-age
reposent sur des passages précis, quoique quelquefois obscurs,
de I'Ecriture-Sainte. Ainsi, le purgatoire peut se rattacher a
« sauver par le feu, » eta «entrer, en passant par de nom-
breuses tribulations, dans le royaume de Dieu. » La participa-
tion aux mérites des saints peut se rapporter 4 « recevoir une
récompense de prophéte, » pour « recevoir un prophéte au
nom d'un prophéte, » et « & la réception de la récompense d'un
homme juste.» La présence réelle & « ceci est mon corps ;» I'ab-
solution se rattache a ces mots : «les péchés seront remis a ceux
a qui vous les remettrez; » I'extréme-onction & « Poignant
d'huile au nom du Seigneur; » la pauvreté volontaire & «vendez
tout ce que vous avez; » l'obéissance & « il était soumis & ses
parents ; » 'honneur rendu aux eréatures animées ou inanimées
& Laudate Dominum in sanctis ejus, et adorate scabellum pedum
ejus; et ainsi du reste.

7° En dernier lieu, tandis que la sainte-Ecriture ne nous
offre pas le caractére de son origine ou n'affirme nulle pari
d'une manicre particuliére I'inspiration de ces passages qui sont
les plus essentiels, elle prévoit distinctement le développement
du Christianisme, tant comme forme de gouvernement (ue
comme doctrine. Dans une des paraboles de Notre-Seigneur,
« le royaume des cieux est méme comparé & un grain de senevé
qu'un homme prend et séme dans son champ.» Or eette graine

(1) I1, 3; voir aussi I, 4, fin.



— 126 —

est la plus petite de toutes les graines; mais quand elle a cru,
elle est la plus grande des plantes; elle devient un arbre, et,
selon I'expression desaint Mare, « elle jette de grandes branches,
sur lesquelles les oiseaux du eiel viennent se reposer etse loger. »
Dans le méme chapitre de saint Mare: «le royaume de Dieu
est semblable & une semence qu'un homme aurait jetée dans la’
terre; qu'il dorme la nuit et se léve le jour, et la semence germe
ct se développe, il ne sait pas comment, car la terre produit le”
fruit d’elle-méme. » Il est question ici d'un élément intérieur de:
vie, que eet élément soit principe ou doetrine, plutot que d’une
simple manifestation extérieure; et il est bon d’'observer que le
caractére spontané aussi bien que graduel de la croissance se
trouve indiqué. La deseription de cette maaniére de procéder
correspond & cc qui a ¢été observé touchant le développement ; &
savoir, quil n'est I'effet ni du désir, ni de la résolution , ni d'un
enthousiasme foreé , ni d’aucun mécanisme de raisonnement, ni
d'une simple subtilité de I'esprit; mais qu'il vient d'un pouvoir -
inné d’expansion qui s'opére dans I'esprit en son temps, quoi-
que en se servant de réflexions, d'arguments et de la pensée |
originale, ens’appuyant plus ou moins, suivant les circonstanees, -
sur le développement moral de U'esprit lui-méme, et dont I'in-
fluence se réflete sur lui. De plus, la parabole du levain déerit
le développement de la doctrine sous un autre rapport, dans sa
puissanee active et assimilatrice.

Ainsi, par la nécessité des circonstances , daprés I'histoire de
toutes les sectes et de tous les partis en religion, d'aprés I'ana-
logie et T'exemple de I'Eeriture, nous pouvons conclure que la
doctrine chrétienne admet des développements formels, légitimes
et vrais, ou en d’autres termes, des développements projetés par -
son divin auteur.

L’analogie générale du monde physique et moral confirme
cette conclusion, ainsi que nous le rappelle la grande autorité
que nous avons déja citée dans le cours de cette section. « Le
monde naturel et son gouvernement, dit Butler, offrent un
plan ou un systéme, non pas déterminé¢, mais progressif, un
plan dans lequel I'action de moyens divers demande un long




— 127 —

spacc de temps avant d'obtenir les fins vers lesquellesilstendent.
.e changement des saisons, lamaniére dont les fruits de la terre
aurissent, 'histoire méme d'une fleur en sont des exemples;

en est de méme de la vie humaine. Ainsi, les corps des
dgétaux et ceux des animaux, quoiqu’ils puissent étre formiés
out-d-coup, croissent cependant par degrés jusqu'a ce quiils
rrivent & I'état de maturité. De méme les agents rationnels qui
ui animent ces derniers corps tendent naturellement & former
hacun ses propres maniéres et son caractére par lacquisition
raduclle de connaissances, par I'expérience et par une longue
uite d’actions. Notre existence n’est pas seculement successive,
insi que cela doit étre nécessairement; mais chaque phase de
otre vieet de notre étre est destinée par Dieu a servir de prépa-
ation & une autre; celle-ci nous fournissant, a son tour, les
noyens d'atteindre celle qui lui suceéde : 'enfance méne & I'ado-
eseence, l'adolescence & la jeunesse, la jeunesse & I'dge mur.
l/homme est impatient et il cherche & préeipiter les choses ; mais
|auteur de la nature se montre réfléchi dans le cours de ses opé-
ations, ct il arrive 4 ses fins naturelles par des moyens lents ct
tuccessifs. I1 existe un plan de choses tracé davance, qui, par
nature, a besoin d’avoir & son service des moyens de divers
srdres et un certain espace de temps pour mener & exéeution
hacune de ses parties. Ainsi, dans le cours journalier de la
Providence naturelle, Dieu opére absolument de la méme
nanicre que dans I'établissement du Christianisme, en rendant
ne chose dépendante d'une autre, et cette derniére d'une qui
pst encore plus ¢loignée, et ainsi de suite, 4 Iaide d'une série
progressive de moyens qui s'étendent & la fois en avant ct
n arriére, au dela de la portée de notre yue. Tout ce que
ous voyons arriver dans le cours de la nature est aussi bien
n exemple de ee genre d'opération qu'aucune partic de la loi
hrétienne (1). »

(1) Analog. 11, 4, ad fin.



— 128 — -

SECTION II. X

DEVELOPPE.

Nous avons montré maintenant la probabilité que les déve
loppements du Christianisme s'opérent naturellement avee
cours du temps et qu'on devait les attendre. Nous avons montr
en outre, que ces développements, naturels et vrais, ont été
en tant que naturels et vrais, prémédités par le divin auteurd
Christianisme, qui, en tracant le plan de son ceuvre, a di €
tracer les résultats. Ces derniers peuvent étre appelés d'unj
maniére absolue les développements du Christianisme. Save
que ces développements existent, cest surement avoir fait
grand pas dans nos recherches ; ¢’est un fait important acquis
la discussion. La question qui se présente immédiatement apré
avoir constaté ce premier fait est celle-ci ¢ quels sont ces dével
loppements ? Pour le théologien qui peut, d'un coup d'e}
général, embrasser le Christianisme, et qui posséde une eonnaif
sance intime et minuticuse de son histoire, ces développem
seraient facilement distingués dans leur ensemble par lewl
caractéres propres ; il naurait besoin d'aucun secours étrangé
pour les désigner, ni d'aucune autorité pour ratifier son opinior
mais il est difficile de dire quel est le théologien qui se trou
précisément dans cette condition. Les chrétiens, par la natun
méme des choses, vivent sous le préjugé des doctrines et @
milien méme des faits durant la marche des controverses q
doivent faire le sujet de la eritique, puisqu'ils sont exposés
préjugés de la naissance , de I'éducation , des lieux, des atta
ments personnels et des partis. Par suite il serait difficile ¢
soutenir quen fait un vrai développement porte toujours ave
lui sa propre certitude, méme pour 'homme instruit, ou ¢
P'histoire ancienne ou moderne est & 'abri de la possibilité d'u
variété d'interprétations.

J'ai déja traité ce sujet dans des circonstances bien différente




| — 199 —

« Les prophétes ou les docteurs sont les interprétes de la
révélation ; ils développent et définissent ses mystéres ; ils
éclairent ses documents ; ils harmonisent ce qu’elle dit ; ils font
Tapplication de ses promesses. Leur enseignement est un vaste
isystémc qui ne saurait étre résumé en quelques phrases, ni
réuni sous forme de code ou de traité ; mais gui eonsiste en un
certain corps de vérités, irrégulier dans sa forme a cause de sa
profusion et de son exubérance, et qui environne I'Eglise comme
‘une atmosphcre. A certaines époques, cet enseignement se lie
tellement & la tradition épiscopale qu'on ne peut I'en séparer
| que par la pensée, et ecpendant, dans d'autres temps, il se perd
en légendes et en fables. 11 est en partie éerit, en partie tradi-
tionnel , en partie I'interprétation et en partie le supplément de
I'Ecriture-Sainte , en partie conservé dans des expressions
intellectuelles et en partie eaché dans I'esprit et le caractére des
| chrétiens. Cet enscignement est en partie répandu ca et la dans

les lieux cachés et sur le toit des maisons, dans des liturgies ,
dans des ouvrages de controverse, dans des fragments obscurs,
dans des sermons, dans des préjugés populaires, dans des
coutumes locales. J'appelle cela tradition prophétique, existant
primordialement dans le sein de I'Eglise elle-méme, et qui est
consignée, dans la mesure que la Providence a jugé convenable,
dans les ouvrages d’hommes éminents. Gardez ce qui est
commis & votre charge, estl'injonetion de saint Paula Timothée;
et cela pour la raison que, par son étendue et son caractére
indéterminé , cette tradition est spécialement exposée i la
eorruption, si I'Eglise manque de vigilance. Clest 1a le corps
d'enseignement qui est offert A tous les chrétiens, méme i cette
€poque, dans les différentes parties du monde, quoique sous
des formes , dans des mesures différentes de vérité, et présen-
tant tantot un commentaire et tantot un complément aux articles
de eroyance (1). »

Si ce que nous venons d'exposer est vrai, il sera certainement

nécessaire d'avoir une régle pour coordonner et vérifier les

(1) Proph. Offic., p. 303, 306.



— 150 —

expressions et les résultats divers de la doctrine chrétienne. |
Personne ne prétendra que tous les points de notre croyance ont}
la méme importanee. «Il'y a ee que nous appellergns des poi
secondaires que nous pouvons soutenir comme Vrais, sans
imposer comme nécessaires. » « Il'y a des vérités plus grandes et
des vérités moindres, des points qu'il est nécessaire et d'aut
qu’il est pieux de croire. » La question & résoudre se réduit
ceei : comment distinguerons-nous la vérité la plus importante
de la moindre , ce quitest vrai de ce qui est faux ? 3

Ce besoin d'une autorité¢ qui sanctionne nos jugements se faifl
plus vivement sentir quand on considére, d'aprés la suggesti
de M. Guizot, que le Christianisme, quoiqu’il soit représen
dans les prophéties comme un royaume, est venu dans le mondg
plutot comme une idée que comme une institution. I a da
couvrir d'un vétement et se pourvoir d'armures de sa prop
cerdation ; il a dii se former les instruments de sa prospérité @
son systéme de défense. Si les développements dont nous avon
parlé plus haut et que nous avons appelés morawx doive
s'opérer sur une large échelle, et, sans cux, il est difficile d
voir comment le Christianisme pourrait exister, si seulemen
ses rapports avee le gouvernement civil ont besoin d'étre fixés
ou si les qualités pour en faire profession doivent étre précisées
surement une autorité devient indispensable pour donner de
précision & ee qui estvague, de la confiance & ce qui est douteus
pour ratifier les progrés successifs d'une marche si pénible, @
pour assurer la validit¢ de conséquences qui doivent servir
prémisses aux investigations ultérieures.

Il est vrai que nous avons exposé, dans le chapitre précéden
les marques auxquelles on pourra reconnaitre la fidélité d
développements en général, et nous en ferons bientot usage
mais elles sont insuflisantes pour guider les individus lorsqu
s'agit d’'un probléme aussi vaste et aussi compliqué que |
Chiristianisme , quoique ces marques puissent venir en aide
nos recherches ct fortifier nos conclusions sur des points parti
culiers. Cesmarquesont un earactére scientifique qui apparti
4 la controverse, et pas du tout un caractére pratique; elle




""‘F
i — 151 —

{ offrent des moyens plutot que des garanties pour arriver a des
déeisions justes. Ainsi donc, tandis que, d'une part, nous
entrevoyons la probabilité que des moyens nous seront donnés
pour reconnaitre les développements vrais et fidéles de la
révélation , de Fautre, il parait que ces moyens doivent néces-
sairement exister en dehors de ees développements eux-mémes.
Nousallons, dans cette section, donner les raisons qui permettent
d'avancer que la probabilité, que les développements fidéles des
points de doctrine et de pratique sont entrés dans le plan divin,
conduit , dans la méme proportion, & la probabilit¢ d'une
autorité extérieure, établie dans ce systéme, pour prononcer
sur ces développements et les séparer par ses décisions de la
masse des spéculations purement humaines, de I'extravagance,
de la corruption et de I'erreur au milieu ou en dehors desquelles
ils sopereront. Cest Ia la doctrine de Finfaillibilité de 'Eglise ;
car, par infaillibilité, je suppose que I'on entend la puissance
de décider si telles ou telles assertions théologiques ou morales
sont vraies.

1° Examinons d'abord avee soin I'Etat de la question. Si la
doctrine chrétienne, telle qu'elle a été enseignée dans Forigine,
est susceptible de développements fidéles et importants, ainsi
que nous I'avons soutcnu dans la question précédente, cest la
un premier et trés fort argument en faveur de I'opinion quil
aura ét¢ pourvu dans I'économie du Christianisme au moyen
dimprimer le cachet de Pautorité & ses développements. La
probabilité qu'ils soient reconnus comme vrais, varie avee leur
degré de vérité. Certainement, les deux idées de révéler et de
garantir une vérité sont parfaitement distinetes, etelles sont sou-
vent distinetes en fait. Il y a des révélations diverses répandues
sur la terre qui ne portent pas avee clles la preuve de leur divi-
nité. Telles sont les inspirations intérieures, les lumiéres secrétes
accordées & un si grand nombre d'individus; telles sont les doe-
trines traditionnelles que I'on trouve chez les paiens, « eette
famille vague et sans lien de vérités religieuses, venant de Dieu
dans l'origine , mais qui subsiste sans la sanction du miracle ou
sans demeure propre, comme des pélerins qui parcourent le




k
— 152 — y

monde. Elles sont distinguées et séparées par I'homme spirituel
sculement , des légendes corrompues auxquelles elles - sont
meélées (1). » Il n’y a rien d'impossible dansTidée dune révélation
arrivant sans preuves de ce quelle est; justement comme les
seienees humaines qui sont un don divin, que nous arrivons
cependant & connaitre en faisant usage de nos facultés ordinaires
et qui n'ont aucun titre pour s'imposer a notre foi. Mais il n’en
est pas de méme du Christianisme : c'est une révélation qui se
présente & nous comme révélation, eomme un tout, d'une
maniére objective, et en proclamant son infaillibilité ; et la seule
question & résoudre se rapporte a I'objet de la révélation. Sily
a donc ecertaines grandes vérités ou certaines pratiques qui
résultent naturcllement et légitimement des doctrines professées
dans le prineipe, il sera raisonnable de faire rentrer ces résultats
vrais dans l'idée de la révélation et de les regarder comme cq
faisant partie. Et si non-seulement la rudauon est vraie, m
si elle présente les garanties de sa vérité, il sera raisonnable d
supposer que ces résultats eux-mémes scront inclusivement
entourés des mémes garanties. Le Christianisme, contrairemel
aux autres réveélations de la volonté de Dieu, a Fexeeption
celles du judaisme, dont il est la continuation, est une religion
objective ou une révélation qui se présente avee ses lettres (
créance. Il est done naturel de le considérer tout entier eomme
tel, et non pas en partie sui generis, et en partie semblable aux
autres révélations. Comme il eommence, on doit penser qu’
continuera : si certains de ses grands développements sont vrais,
ils doivent stirement étre acerédités comme tels.

2° On fait souvent & la doctrine de Vinfaillibilité, in limine,,
une objection trop importante pour ne pas nous y arréter. On
soutient que, comme toute connaissance religicuse repose sur
une preuve morale et non sur une démonstration , notre croyance
dans linfaillibilité¢ de l'léglisc doit avoir le méme caractére ;
mais que peut-il y avoir de plus absurde qu’une infaillibilité
probable ou une certitude qui repose sur le doute? — Je crois,

(1) Les Ariens, chap. v, sect. 3, p. 89.



— 155 —

harce que je suis sir, et je suis sir, parce que je pense. En
dmettant que le don d'infaillibilité, quand on y ajoute foi, soit
lestiné & unir tous les hommes en une confession commune , ce
lon est aussi difficile & prouver que les développements qu'il
oit prouver lui-méme; il est done illusoire, et il est, en consé-
uence, peu probable qu'il entre dans un systéme divin. Nous
llons nous servir d'une objeetion employée contre linfaillibilité,
omme si elle avait été mise en avant pour sa propre défense. Il
été soutenu, comme un argument ad hominem, que « les
fenseurs de Rome insistent sur la néeessité d'un guide infail-
ble en matiéres religicuses , comme sur un argument pour
rouver que ce guide a réellement été accordé. Mais il est
éeessaire de connaitre comment des individus arrivent & savoir
vee certitude que Rome est infaillible... Quelle raison peut
tre de nature & eonvainere infailliblement I'esprit de linfailli-
ilitt de Rome? concoit-on une preuve qui s'éléve au-dessus
‘une simple probabilit¢ du fait? et quel avantage offre un
uide infaillible, si ceux qui doivent étre guidés par lui regardent
pres tout, comme une simple opinion , ainsi que les romanistes
appellent, la eroyance en linfaillibilité de ee guide (1) ? » Cet
jrgument est certainement fallacicux, & moins cependant qu'il
e s0it employ¢ , ainsi que nous le faisons dans ee passage ,
jonitre les personnes qui veulent éloigner tout doute de la
cligion. Car, puisque, comme tout le monde I'admet , les
pétres étaient infaillibles, cet argument plaide contre leur
lfaillihilité ou l'infaillibilité de I'Eecriture, avec autant de force
{ue contre linfaillibilité de I'Eglise. Personne ne dira que les
pbtrcs ont ét¢ infaillibles pour rien, et cependant nous ne
ommes que moralement certains qu'ils ont été infaillibles. De
{lus, si nous n'avons que des raisons probables pour soutenir
iinfaillibilité de I'Eglise, nous n’aurons que des raisons pareilles
Jour démontrer I'impossibilité de certaines choses, la certitude
1e plusicurs autres, la vérité, la nécessité de celles-ci ou de

| (1) Proph. Offic., p. 148.

Bisriots. mst. 6° Annge. I ouve. 12



— 154 —

celles-1d, et par conséquent les mots infaillibilité, néce
vérité et certitude , devraient tous étre bannis du langage.
pourquoi est-il plus contradietoire de parler d'infaillibilité inee
taine que de vérité douteuse ou d'une nécessité accidentelle
phrases qui cependant présentent toutes une idée claire |
incontestable? En réalité , nous jouons sur les mots quand
invoquons des arguments de cette sorte ; quand nous dison
quune personne est infaillible, nous n'entendons dire au
chose sinon que ce qu'elle dit est toujours vrai, doit toujo
étre eru , doit toujours ¢tre fait. Ces phrases sont les équivalent
du mot infaillibilité ; or, ou les phrases sont inadmissibles @
l'idée de linfaillibilit¢ doit étre admise. Uneinfaillibilité probab
est un don probable de ne jamais errer; l'aceeptation de
doctrine d'une infaillibilité probable est la foi et I'obéissanee
I'égard d'une personne , fondées sur la probabilité qus
n’errera jamais dans ses déclarations ou ses commandement
Quy a-t-il de contradictoire dans eette idée? quels que soi
done les moyens particuliers de déterminer Tinfaillibilité, T'ok
jeetion abstraite peut étre mise de eoté.

53° En outre, on soutient quelquefois que I'existence de
infaillibilité nous enl¢verait notre épreuve, parce quelle dis
perait le doute, exelurait la pratique de la foi, et nous obligeral
i obéir, que nous le voulions ou non. L'on prétend quian

Fobscurité ont enveloppé toutes les voix qui se sont fait enten
depuis, comme si l'infaillibilité et le jugement personnel étaier
incompatibles; mais raisonner ainsi c'est jeter de la confu
sur le sujet. Nous devons distinguer entre une révélation e
réeeption de cette révélation, et non entre ses premicres et
dernicres périodes. Une révélation, divine en elle-méme,
garantic eomme telle, peut étre recue, mise en doute, con
battue , pervertie , vejetéc, par les hommes, suivant Iét
d'esprit de chacun. L'ignorance, linintelligence, l'ineréduli
¢t autres causes, ne cessent pas tout & coup d’exercer let
influence parce que la révélation est vraie en clle-méme
(ue ses preuves sont irréfragables. Nous n'avons done auc

41



e

rantie pour dire quune révélation accréditée devra exclure
es doutes et les difficultés, ou nous dispenser de tout examen
grieux, quoiqu’clle puisse, par sa nature, tendre & ce résultat.
‘infaillibilité ne peut étre confondue avec I'épreuve morale; les
deux notions sont parfaitement distinctes. Ce n’est done pas faire
ne objection contre l'idée d'une autorité absolue, telle que je
a suppose, de dire que I'existence de cette autorité diminue
a tiche de I'examen personnel, & moins que ce ne soit une
objection aussi contre I'autorité de la révélation tout entiére.
Une Lglise, un Concile, un Pape, un consentement de
docteurs, un consentement de la chrétienté, ne limitent pas
les recherches individuelles d’'une autre facon que ne le fait
IEcriture. Ces auxiliaires les abrégent; mais tandis quils
mitent leur portée, ils conservent intact leur caractére proba-
oire ; nous sommes aussi réellement mis & I'épreuve, mais
seulement eclle ne s'exercera pas sur un si vaste terrain. Sup-
iposer que la doctrine d’une autorité permanente en matiéres
de foi contraric notre libre arbitre ct notre responsabilité, cest,
comme nous l'avons dit précédemment, oublier qu'il y a cu des
maitres infaillibles dans le premicr sicele, des hérétiques et des
schismatiques dans les siécles subséquents. Il peut y avoir eu
une autorité supréme et un jugement moral du premier siécle
jau dernier. De plus, ceux qui soutiennent que I'on doit arriver
é la connaissance de la vérité chrétienne seulement par des
|efforts personnels, sont dans la néeessité de prouver que des
moyens moraux et intellectuels suffisants sont accordés indivi-
duellement aux hommes pour y arriver, sans cela le systéme
de preuves par cux invoqué, loin d'étre plus parfait, se trouve
I'étre moins que celui qui s'appuie sur une autorité extéricure.
| Bn somme done, on ne saurait tirer des conditions de notre
| responsabilité morale aucun argument contre le prineipe
d’examen dans les développements de la révélation.

4° Peut-étre prétendera-t-on que I'dnalogie (1) de la natare

-

(1) Ouvrage de Butler dont nous parlons dans fa note de Ia page 22. (Note
dw Traducteur.)



— 136 — _#
s'éléve contre mnotre opinion sur la continuité dune autorité
extéricure qui a une fois été donnée, paree que, daprés les
paroles du profond penseur déja cité, « nous ignorons absol
ment quel est le degré de connaissance nouvelle que le genre
humain devait attendre de Dieu par la révélation, en supposant !
quil en donnit une. Nous ne savons pas comment et de queg‘
maniére il pourrait intervenir miraculeusement pour rend
ceux auxquels il ferait la révélation dans l'origine, capables d
communiquer ce qui leur aurait été révélé, et pour sassurer:
quiils le feraient connaitre & leur sicele et le transmettraient &
la postérité. » Et ensuite « nous ne sommes en aucunc facon
capables de juger si T'on devait s'attendre a ce que la révélation
serait confiée a I'Ecriture ou serait transmise par tradition’
orale, et conséquemment corrompue et perdue sous ces
corruptions (1). » i

\Im ce raisonnement ne sapplique pas iei, comme nous
T'avons déja fait observer ; car il ne voit que I'hypothése abstraite
d'une révélation, et non le fait de existence d'une révélation
d'un genre pamcuhcr, qui peut naturellement modifier de
diverses maniéres I'état de nos connaissances , en décidant
précisément quelques-uns de ces points que nous n’avions aucun
moyen de résoudre avant qu'elle fut donnée. Je pense qu'on ne
peut non plus nier que I'argument tiré¢ de I'Analogie prou‘ﬁ
contre le fait d’anticiper une révélation ; car une innovation da
Tordre physique du monde est, par la force méme des tcrmen‘
en contradiction avee son cours ordinaire. Nous ne pouvons alors
régler notre premicre vue du caractére d'une révélation par
une marque qui, simplement appliquée , renverse la notion
méme d'une révélation. De quelque maniére que ce soit ;.
I'dnalogie est en quelque sorte violée par le fait d'une rév ('huon}‘
et la question dont nous nous oceupons se rapporte seulement
& I'étendue de cette violation. '

Je hasarderai ici une distinetion entre les faits de la révélation,
et ses principes. — L'argument tiré de I'Analogic regarde plus

(1) Anal., 1, 3. ¥




s,/ o

les prineipes de la révélation que ses faits. Les faits révélés sont,
par la nature méme du cas, spéciaux et particuliers; mais il en
est autrement des principes révélés. Ceux-ci sont ecommuns &
toutes les ccuvres de Dicu, et si I'auteur de la nature est aussi
Pauteur de la grice, on peut attendre, tandis que les deux
systémes de faits sont distinets et indépendants, quelesprincipes
développés en cux seront les mémes et formeront entre eux un
lien qui les unira. Sur cette identité de principes repose I’Ana-
logie de la religion naturelle et révélée, dans le sens ou Butler
emploi¢ ce mot. La doctrine de I'Incarnation est un fait et ne
peut étre mise en paralléle de rien autre chose dans la nature ;
la doctrine de la médiation est un principe, et elle est abon-
damment démontrée dans ses applications. Les miracles sont
des faits; l'inspiration est un fait ; I'enseignement divin donné
une fois pour toutes et I'enseignement qui se perpétue, sont I'un
et Tautre des faits. L'épreuve a laquelle nous soumettent les
difficultés intellectuelles, est un principe dans l'ordre de la
nature comme dans celui de la grace, et elle peut étre pour-
suivie dans le systéme de la grace soit par un ordre stable, soit
par un acte définitif d’enseignement, et cela avee une analogie
parfaite dans les deux cas avec I'ordre de la nature. Nous ne
pouvons non plus réussir a tirer de 'analogie de cet ordre un
argument contre un gardien établi de la révélation, sans arguer
aussi contre le don original de cette révélation. En supposant
Fordre de la nature une fois interrompu par le fait d’une
révélation, la continuité de cette révélation n'est plus qu'une
question du plus au moins, et la circonstance qu’un ouvrage a
commencé, rend plus probable 'opinion qu’il continuera, que
celle qu'il s'arrétera. Nous n'avons aueune raison de supposer
qu’il y ait entre nous et la premiére génération des Chrétiens
cette grande différence sous le rapport de l'assistance divine ,
quils aient cu un guide infeillible vivant au milieu d'eux ,
tandis que nous en serions privés.

La question alors se réduit a ceci : la révélation a introduit
une nouvelle loi de gouvernement divin qui domine les lois qui
paraissent dans le cours naturel du monde; et de la nous



— 158 —

concluons a I'existence d'une autorit¢ permanente, en matié
de foi, qui saccorde avee I'analogic de la nature, et découle
du fait du Christianisme. La conservation est lcnfcrmu: da
l'idée de création. De méme que le Créateur s'est abstenu le
septiéme jour de ouvrage qu'il avait fait les jours préeédents,
et que ecependant il travaille toujours , de méme aussi il a
donné le symbole une fois pour toutes dans le principe , et
eependant il bénit encore ses développements et préside a ses
progrés. Sa parole « ne rétournera pas a lui sans effet, mais
elle accomplira » ses desseins. De méme que la eréation indique:
un gouvernement perpétuel , de méme les apotres sont les
préeurseurs des papes.

5° En outre , on ne doit pas perdre de vue que, eomine
l'autorité et I'obéissance sont I'essence de toute religion, de
meéme la distinction entre la religion naturelle et la religion
révélée se trouve en ce que l'une a une autorité subjective et
l'autre une autorité objective. La révélation consiste dans la
manifestation de la puissance divine invisible, ou dans la substi-
tution de la voix d'un législateur a la voix de la conscience.

La suprématic de la conscience est I'essence de la religion
naturelle; la suprématie d'un Apétre, d'un Pape, d'une Lgllse,
d'un Evéque, est Fessence de la religion révélée; et quand eette
autorit¢ extérieure vient & manquer, 'esprit retourne encore a
ce guide intérieur qu'il possédait méme avant que la révélation
fit accordée. Ainsi, ee qu'est la conscience dans le systéme de
la nature , la voix dc I'E criture, ou de ll;glm ou du Saint-
Siége, T'est dans le systéme de la révélation. On peut sans doute
objecter que la conseienee n'est pas infaillible ; eela est vrai,
mais cependant on ne doit pas moins lui obéir. Et c'est juste-
ment li la prérogative que les eontroversistes attribuent au siége -
de saint Pierre; il n’est pas infaillible dans tous les cas ; il peut
errer, quand il sort de sa sphére spéeiale; mais il a, méme
dans ce cas, un titre 4 notre obéissance. « Tous les catholiques i
et hérétiques, dit Bellarmin ; s’accordent en deux choses : la
premicre, qu'il est possible pour le pape, méme eomme pape,
assisté de ses propres conscillers ou d'un concile général, d'errer



— 159 —

dans des controverses particuliéres relatives & des faits qui
dépendent uniquement des recherches et des témoignages
humains ; secondement, quil lui est possible d’errer, comme
docteur particulier, méme sur les questions universelles de
droit, de foi ou de morale, et cela par ignorance , comme il
arrive quelquefois & d’autres docteurs. Ensuite, tous les Catho-
liqucs s'accordent sur deux autres points, non avecles hérétiques,
mais entre eux sculement : le premier, que le pape, avee un
concile général , ne peut errer, lorsqu’il formule des déerets
ur les maticres de foi, ou quil donne des préceptes généraux
e morale; le second , que quand le pape décide quelque chose
n matiéres douteuses, soit par lui-méme ou avee I'assistance
e son conseil privé, qu'il lui soit ou non possible d’errer, tous
es fidéles doivent lui obéir (1). » Comme obéir & la conscience ,
éme en supposant la conscience mal informée, tend a 'amé-
ioration de notre nature morale , et ultérieurement de nos
onnaissances, ainsi 'ob¢issanee a notre supérieur ceelésiastique
eut scconder nos progrés dans les lumiéres spirituelles et la
ainteté, alors méme qu'il commanderait ce qui est excessif
nopportun , ou qu'il enseignerait ce qui est en dehors de sa
phére légitime.

6° Le sens commun du genre humain accepte & peine une
eonclusion & laquelle nous arrivons par des analogies. Il sent
que lidée méme de la révélation implique la présence d'un
uide pour nous instruire et d’'un guide infaillible, qui doit nous
donner’, non simplement une déclaration abstraite de vérités
uparavant inconnues aux hommes, ou un souvenir historique,
bu le résultat des recherches d’un antiquaire, mais un message
ptune lecon s'adressant & tous les hommes. Nous voyons cela
var la notion populaire qui a prévalu parmi nous depuis la
‘éforme, que la Bible clle-méme est ce guide, et que ce guide
A réussi & renverser la suprématie de PEglise et du pape, parla
[aison que c'était une autorité rivale qui non-seulement lui
Gsistait, mais qui tendait 4 le supplanter. Mais alors , & mesure

(1) De Rom, Pont., 1v. 2.




— 140 —

que nous trouvons que le volume inspiré n'est pas destiné &
remplir ec dessein, nous sommes forcés de revenir au guﬁ
présent et vivant, qui, a I'époque ou on I'a repoussé, avait éé
depuis si longtemps reconnu pour ses enfants comme linterpréte
de 1'Eeriture suivant les temps et les circonstances, comme
Tarbitre de toutes les vraies doetrines et saintes pratiques. Nous
¢éprouvons un besoin que I'Eglise seule , de tout ce qui existe
sous le ciel, peut satisfaire. On nous dit que Dieu a parlé. Oa?
dans un livre ? Nous*avons mis ce livre & I'épreuve et nous
avons été désappointés. Ce livre béni, le plus saint des dons,
nous désappointe , non par sa propre faute, mais parce qu'on
veut s'en servir pour un objet auquel il n’est pas destiné. La
réponse de I'Ethiopien, quand saint Philippe lui demanda sl
comprenait ce quiil lisait , est comme la voix de la nature &
« Comment pourrais-je le comprendre, & moins que quelque
homme ne me guide? » L'Eglise se charge de cctte mission
elle fait ce que nulle autorité ne saurait faire, et ¢est 14 le seeret
de sa puissance. « L'esprit humain , a-t-on dit, désire ére
débarrassé¢ de tout doute en religion ; et un maitre qui se dit
infaillible est promptement eru sur sa simple parole. Nous en
voyons des exemples constants au milieu de nous de la part de.
simples individus qui veulent imposer leurs opinions. Dans le
Romanisme, c'est I'Eglise qui prétend a cette infaillibilité; elle
se débarrasse de ses rivaux en les devancant. Et probablc’mcnt;f
quaux yeux de ses enfants, ce n'est pas l'argument le moin‘
persuasif de son infaillibilité , que de la voir, clle seule entre
toutes les Eglises, avancer cette prétention , comme si un
instinet sceret et un pressentiment involontaire retenaient les
communions rivales qui vont presque jusqu'a laffeeter (1). »
Ces phrases, quelles que soient les erreurs que renferment
les mots dont elles se composent, expriment sirement une
grande vérité. La réponse la plus péremptoire, done, a la
demande, pourquoi nous nous soumettons i lautorité de I'Eglise,
dans les questions de foi et leurs développements, cest quil
doit y avoir une autorité s'il y a une révélation, et qu’il n’existe

(1) Proph. Offic., p. 141.




— 141 —

dautre autorité que I'Eglise. Nous le voyons dans les paroles
de saint Pierre 4 son divin Maitre et Seigneur : « A qui irons-
nous?» Onne doit pas non plus oublier que I'Eeriture, en confir-
mation de ce que nous disons, appelle expressément I'Eglise
«le pilier et le fondement de lavérité, » lui promet par une sorte
de traité « que I'esprit de Dieu est sur elle, et que les paroles
quil a mises dans sa bouche ne sortiront pas de sabouche,
ni de la bouche de sa postérité, ni de eelle de la postérité de
sa postérité, dans la suite de tous les siceles. »
7° Si Pexistence dun arbitre infaillible dans les disputes
“religieuses est d'une si grande importance et d'un intérét si
majeur dans tous les dges du monde, cet arbitre doit étre sur-
tout bien venu dans un temps comme le nétre, ot lintelligence
humaine se montre si active, la pensée si fu‘tllt et ot loplmon
est divisée a I'infini. Le besoin absolu d'une suprématie spiri-
tuelle est & présent le plus fort argument en faveur de son
existence. Surement, ou une révélation objective ne nous a
pas été donnée, ou elle a été pourvue des moyens nécessaires
pour faire connaitre au monde son caraetére objectif. Si le
Christianisme est une religion sociale, comme il P'est certai-
nement, et il est basé sur eertaines idées reconnues comme
divines, ou sur une eroyance, que nous supposons ici; si ces
idées ont des aspeets variés, font des impressions diverses sur
différents esprits, et ménent en eonséquence a une multiplicité
de développements vrais ou faux, ou tenant de l'une et de
lautre, ainsi que nous l'avons exposé, quelle influence sera
assez puissante pour examiner les prétentions opposées et pro-
noneer entre elles, si ce n'est une autorité supréme réglant et
conciliant les jugements individuels en vertu d'un droit divin
et d'une sagesse reconnue? Dans les temps barbares, on se
rend maitre de la volonté par les sens; mais dans un siécle ou
la raison, comme on I'appelle, est devenuel'étendard du droit et
dela vérité, il est d'une évidenee surabondante pour tout homme,
quelque rares que soient ses rapportsavee le monde, que si les
choses sont abandonnées & elles-mémes, chaque individu aura
sa maniére personnelle de les voir, et suivrala route qu'il jugera



— 142 —

convenable. Deux ou trois personnes s'entendront aujourd hui
et se sépareront demain; I'Eeriture sera interprétée dans dessens
différents; Thistoire sera analysée avec subtilit¢, de maniére 3
a en tirer des applications différentes ; la philosophie, le gott,

les préjugés, les passions, les partis, les caprices, ne trouveront
pas de régle commune, & moins quiil n'existe un pouvoir

supréme qui exerce son controle sur Iesprit et commande T'ac-
cord. Il ne saurait y avoir de combinaison basée sur la vérité, -
sans un organe de la vérité. De méme que la culture influe sur .
la couleur des fleurs, et la domesticité sur le teint des animaux, -
ainsi I'éducation produit nécessairement des différences d'opi- =
nions; et tandis quil est impossible de poser les premiers
principes sur lesquels tous les hommes doivent saccorder, il
est tout & fait déraisonnable dattendre qu'un homme acceptera
telle chose qu'on voudralui imposer, ou que tous se soumettront -
A I'un d'entre eux. Je ne dis pas qu'il 0’y ait des vérités éter-
nelles, comme celles dont parle le poéte (1), quetous les homimnes

reconnaissent en particulier, mais dont aucune n’a une auto-

rité qui en impose asscz pour devenir la base de I'union et de la

conduite publiques. Le seul guide persuasif en matiére de ’
conduite est T'autorité, cest-a-dire qu'il nous faut avoir un
jugement que nous regardions eomme supérieur au notre, quand
la vérité est en question. Si le Christianisme est a la fois social

et dogmatique et (u'il soit destiné & tous les si¢eles, il doit, humai-

nement parlant, avoir un organe infaillible. Sans cela vous
obtiendrez l'unité de forme au détriment de Yunité de doctrine,
ou l'unité de doctrine au préjudice de I'unité de forme; vous
aurez & choisir entre le latitudinarianisme et erreur de secte;

vous pourrez étre tolérant ou intolérant pour des divergences ‘
de pensées; mais vous aurcz des divergences. L'Eglise d'Angle-
terre préfére une uniformité hypocrite a une autorité infaillible,
et les sectes d’Angleterre lui préférent une anarchie sans bornes.
L’Allemagne et la Suisse ont commencé leur réforme par la
perséeution, et elles ont fini par le seepticisme. La doetrine de

Tinfaillibilité est une hypothése moins violente que ce sacrifiee

(1) 0D y2p Te viv ye aytis, x. T Ao




— 145 —

de la foi ou de la charité. Elle atteint le but désiré, sans, pour
ne pas dire davantage, violer la lettre de la révélation.

8° Jai appelé la doctrine de l'infaillibilité une hypothése;
considérons-1a ainsi pour faciliter I'argumentation, c’est-a-dire
regardons-1a comme une simple supposition qui n’est appuyée
par aucune preuve directe, mais qui est nécessitée par les faits
de la cause pour les concilier les uns avee les autres. Cette hypo-
thése a, en fait, été soutenue dans la plus vaste partie de la
chrétienté, de temps immémorial, et I'on a agi d'aprés elle;
néanmoins laissons & la nécessité le soin de rendre compte de
cette coincidence. De plus, ce n’est pas un fait nu et isolé, cest
le principe vivifiant d'un vaste systéme de doctrine que le besoin
lui-méme ne saurait créer; mais laissons ce systéme étre sim-
plement appelé son développement. Cependant, méme comme
hypothése acceptée par une communion entre des communions
diverses, elle ne saurait étre écartée légérement. Il faut que les
‘partis, les controversistes, les historiens, adoptent quelque
hypothése, s'ils veulent traiter du Christianisme. Le Text Book
de Gieseler prétend étre comme une séche analyse de I'histoire
chrétienne; etcependant, en I'examinant de prés, on découvrira
qu'il a été éerit d’aprés une théorie positive et précise , et que
les faits sont exposés de maniére & venir en aide & cette théorie.
Un incrédule comme Gibbon se crée une hypothése, et un ultra-
montain comme Baronius erfdopte une autre. L'école de Kurd
‘et de Newton pense que le Christianisme a dormi de siécle en
siécle, excepté parmi ceux que les historiens appellent hérétiques.
D'autres parlent comme si le serment de suprématie et le congé
d’élire pouvaient étre regardés commela régle de saint Ambroise,
et ils appuient les trente-neuf articles sur I'ardent Tertullien;
la question est de savoir laquelle de ces théories est la plus
simple, la plus naturelle, la plus persuasive. Certainement
lidée d'un développement sous une autorité infaillible, n’est
pas une hypothése moins grave, moins persuasive que celle
tirée du hasard ou de la coincidence des événements, ou de la
‘philosophie orientale, ou du travail de l'antechrist, quand il
s'agit de rendre compte du commencement du Christianisme et
de la formation de sa théologie.



CHAPITRE TROISIEME. I

SUR LA NATURE DE L’ARGUMENT EN FAVEUR DES DEVELOPPEMENTS

EXISTANT DANS LE CHRISTIANISME.

SECTION PREMIERE.

CARACTERE PRESOMPTIF DE LA PREUVE.

En nous disposant & considérer le caractére de I'argument
a apporter en faveur de la vérité des développements existant
dans le Christianisme, nous devons d’abord donner notre atten-
tion & la foree prépondérante de la probabilité antérieure dans
toutes les affaires pratiques ou cette probabilité existe. Si cette *
probabilité est grande, elle remplace presque entiérement la
preuve; ceci est démontré par I'expérience journaliére. Il n'est
pas question ici de savoir si une conclusion particuliére , dans
tel ou tel cas, est vraie ou ne l'est pas : Iexactitude méme du
procédé est démontrée par son adoption générale. « Des baga-
telles légéres comme Fair, » nous dit le poéte, « sont pour
I'homme prévenu, des confirmations aussi fortes que des
preuves de droit divin. » Un étranger, dans une foule, nous
dit-il de faire attention & notre bourse, nous le croyons,
quoique, par la suite, il se trouve qu'il est lui-méme le voleur,
et qu’il nous a donné cet avis afin d'atteindre son but. Un seul
texte suffit pour prouver une doctrine & celui qui est bien
disposé ou qui a des préjugés en sa faveur : « n’oubliez pas
l'usage de vous réunir, » suffit pour déeider le chrétien &
observer les devoirs du culte social ; et la défense du mariage,
faite par Rome & son clergé, est, pour ccux qui ont été ¢levés




— 143 —

dans ees préjugés, une preuve suffisante que Rome est I'ante-
christ. En outre, pour choisir un exemple dans un autre sujet,
quand nous sommes pleinement eonvaineus qu'une démarehe
importante , proposée par quelqu’un, est juste, nous n’insis-
tons que d'une maniére générale sur la néeessité de I'examiner
nous-méme, dattendre, de voir, et autres considérations de
ce genre; mais, suivant que nous doutons plus ou moins de
sa justice et de sa convenance, nous élevons plus de difficultés,
nous différons d’approuver, nous suscitons des obstacles pour
retarder son accomplissement. En outre, il est évident que la
conduite bonne ou mauvaise d'une personne explique les mots
saillants et les actions obseures de ses premiéres années. L’évé-
nement devient alors une interprétation présomptive du passé,
des premicres traces de son caractére, dabord trop peu nom-
breuses et trop indéeises pour qu'on put sy arréter ; I'essayer
eiit paru ridicule. Nous trouvons que la probabilité antérieure
triomphe de la preuve qui lui est econtraire, aussi bien qu’elle
| appuie ce qui saccorde avee elle. Chacun connait des cas dans
| lesquels une accusation plausible contre un individu est ren-
| versée sur le champ par I'autorit¢ de sa réputation, quoique
la réputation n’ait rien & faire avec les circonstances qui ont
fait naitre le soupcon, et n'eiit pas de force direete pour le
détruire. D'un autre coté, on dit quelquefois, et méme si ce
est pas littéralement vrai, nous pouvons tout de méme nous
en servir comme dun exemple, qu'un certain nombre des
aceusés qui comparaissent dans nos cours criminelles ne sont
pas légalement coupables du crime particulier sur lequel porte
le jugement rendu contre eux, parce quiils sont condamnés
non pas tant sur la preuve particuliére a ec fait que sur la
présomption s'élevant contre cux par suite de leur mauvaise
réputation et du souvenir de leurs crimes antérieurs. Mais jai
signalé, dans d'autres publications, ce caractére présomptif de
la eroyance, de la convietion et surtout de la foi.

«La foi est le raisonnement d'un esprit religieux ou de ce
que I'Eeriture appelle un caeur droit et renouvelé, qui agit

Bisriotu. mst. 6° ANNEE. I*" oUVR. 13



— A —

plutot d'aprés des présomptions que des preuves, qui spé
«t compte sur Vavenir, dont il ne peut étre sir. Ainsi, po
prendre I'exemple de saint Paul préchant & Athénes : il di
ses auditeurs qu'il venait comme messager de ce Dieu qu
adoraient déja , quoiqu’ils Iignorassent , et dont parlaient leu
poétes. Il sadressa a la convietion qui existzil en eux sy
nature spirituelle et Tunité de Dieu; et il Jes exhorta & se
a eelui qui devait, dans la suite, envoyer un juge pour jug
tout le monde. Cétayt un appel a la probabilité antérie

d'une révélation qui dut étre diversement appréeiée, suivant
désir que chacun en avait dans son eweur. Maintenant, g
preuve donne-t-il afin de réunir ces diverses présomptions an
ricures, auxquelles il en avait appelé, en faveur du mess
quil zpportait? Cette preuve était trés-légére, et eepend:
cétsit quelque chose, non pas un miracle, mais sa proj
parole que Dieu avait ressuscité Jésus-Christ d'entre les n
Cette preuve ressemblait beaucoup a eelles que T'on d
aujourd’hui 4 la masse des hommes, ou ¢était moins e
Personne ne dira que ¢'était une preuve concluante, et cep
dant ce fut asscz parce qu'elle était sidée de la nouveauté , de
ec qui peut étre appelé Toriginalité de la préention, de sof

érangeté et de son improbabilité, si on la regarde comme |
nvention, et enfin du témoignage personnel de I'apitre, app
de toute la force des probabilités existant antéricurement
quil réveilla dans ses auditeurs (1), »

Encore : « Les preuves communément apportées, soit
prouver la vérité du Christianisme ou certaines doctrines tirég
des textes de I'Eeriture, sont ordinairement fortes ou légér
non pas en elles-mémes , mais suivant les circonstances
milieu desquelles nous arrive la doctrine qu'elles sont destis
a éublir, Elles zuront sur notre esprit un effet grand ou peti
suivant que nous admettrons ou non ces circonstances, Main
nant, I'admission de ces eirconstances entraine une variété
vues antérieures , dont plusieurs sont trés-difficiles 4 découy

(1) Sesmons de I'Université. p, 195, 196.



— 147 —

et & analyser. Une personne, par exemple, est convaincue par
I'argument que Paley tire des miracles ot une autre ne lest pas.
Pourquoi cela? parce que la premicre admet qu’il y a un Dieu,
quil gouverne le monde, quiil désire le salut des hommes, que
la lumiére de la nature ne suflit pas & I'homme, quil n'y a
d'autre moyen d'introduire la révélation que de recourir aux
miracles, ct que des hommes qui n'étaient ni des enthousiastes,
ni des imposteurs, n'auraient pu agir comme l'ont fait les
apotres, & moins d'avoir vu les miracles par eux attestés. Le
second , au contraire, nie une ou plusieurs de ces choses, ou
il ne sent pas la force de quelque autre principe plus caché
quaucun de ceux que nous avons indiqués, et eependant néees~
saire pour que I'argument nous paraisse péremptoire (1). »

- Le méme principe sapplique 2 I'argument en faveur des
miracles ecclésiastiques. « Le seul point auquel Fattention doive
sattacher est la preuve de leur probabilit¢ antéricure ; ee point
une fois ¢tabli, la tache est presque accomplie. Si les miracles
allégués sont en harmenie avec le cours de la Providence divine
dans le monde et avee I'analogie de la foi, telle qu'elle est
eontenue dans I'Eeriture ; s'il est possible de s'en rendre compte;
slils peuvent se rattacher & une cause ou & un systéme connus,
et surtout si I'on peut montrer qu'ils sont reconnus, promis ou
prédits par I'Eeriture, les preuves positives deviendront bien
peu nécessaires pour nous décider a leur préter oreille ou
méme a les accepter, sinon chacun d’eux pris isolément, du
moins vus en corps dans leur ensemble. Dans ce cas, ils ne
gont que les effets naturels d'une action surnaturelle (2). »

En ce qui regarde les développements existants dans le
Christianisme,, nous nous dispenserons de la méme maniére
d'invoquer en leur faveur des arguments formels et historiques
en proportion de la raison que nous aurons de présumer leur
exactitude. Nous nous contenterons des preuves accidentelles
que le cours du temps nous apporte et jette sur notre route. et

(1) Sermons de 1'Université, p. 269, 270.
(2) Essais sur les miracles, p. LXXVI.




— 148 —

\

e

nous avons vu plus haut qu'il y a une trés-forte raison de les
supposer fideles, sl est raisonnable d'attendre des (lé\'eloppé‘(
ments du Christianisme. Cest done le second point sur lcqu*
nous devons insister. *
Jobserve done que, si nous sommes convaineus que lidée
du Christianisme, telle qu'elle a été révélée originairement, ne
peut que se développer, et si nous savons, dautre part, que
de grands développements existent en fait qui se disent vrais
et légitimes, notre premiére impression doit étre naturellement
que ees développements sont ee quiils prétendent étre. En
outre, le plan méme sur lequel ils se sont opérés, leur haute
antiquité et leur application présente, leur formation graduelle
et cependant leur précision, leur ordre harmonieux, disposent
avec une trés-grande foree I'imagination & croire qu'un ensei-
gnement si jeune et si vieux, que les siéeles n'ont pas rendu
suranné, mais qui est au contraire vigoureux et progressif, est
le véritable développement prémédité dans les desseins de Dieu.:
Nous avons & considérer ensuite qua Fexception des dévelop=
pements (ui sont en possession de la chrétienté, il n’y en a pas:
un parmi tous les autres, du premier au dernier d'entre cux,
(ui, par sa prééminence et son caractére permanent, soit digne
de ce nom. Dans les premiers temps, les doetrines hérétiques
dtaient ouvertement reconnues comme stériles et condamnées,
& mavoir qu'une courte existenee ; clles ne pouvaient pas main=
tenir leur terrain contre le catholicisme. Quant & la période
du moyen iage, je ne sache pas que les Grees aient fait aux
Latins plus qu'une opposition négative. Maintenant , nous
voyons de la méme maniére, que le symbole du coneile de
Trente ne rencontre aucun développement antagoniste ; il
n'existe pas de systéme rival. L'on trouve partout des critiques.
en abondanee, mais bien peu d'enscignement positif. I1a rare-
ment été tenté de la part d'une école rivale de se rendre
maitresse de ses propres doetrines, de rechercher leur sens et
leur portée, de déterminer leur éloignement des déerets de
Trente ou leur rapport avee eux, et quand, par hasard, de
temps en temps, cette tentative est faite en quelque mesure,




— 149 —

alors s'éléve une guerre de principes, des contradictions sans
reméde entre les diverses parties de la théologie ainsi déve-
loppée. On voit, en outre , I'impossibilité de concilier cette
théologic avee la disposition générale des formulaires dans
lesquels se trouvent ses éléments. Il en résulte quune appa-
rence de mauvaise foi et de sophisme plane sur les personnes
aventureuses qui ont tenté de les mettre d’accord. De plus,
l'intelligence de la vérité de cette situation devient générale.
On voit T'autorité qui garde le silence et fuit une entreprise
sans espérance ; elle décourage ceux qui voudraient la tenter.
Le peuple laisse voir clairement qu'il regarde la doctrine et la
pratique, leur antiquité et leurs développements comme des
choses de fort peu dimportance. Enfin, le désespoir des
hommes les plus recommandables devient évident ; on les voit,
sils mettent en avant un grand projet , comme celui, par
exemple , de la conversion du monde paien, étre effrayés
d'agiter la question des doctrines auxquelles ce monde doit étre
converti, de peur, en ouvrant une porte, de laisser échapper
ee qu'ils ont au lieu de gagner ce qu’ils n’ont pas. A la foree de
recommandation que ce contraste donne aux développements
communément appelés catholiques , doit s’ajouter I'argument
tiré de la coincidence de leur caractére conséquent et de leur
permanence avee leur prétention & une sanction infaillible ,
prétention dont la réalité dans telle ou telle partie de la loi
divine s'appuie, ainsi que nous I'avons déj vu, sur des proba-
bilités antérieures. Toutes ces choses étant bien considérées ,
je pense que peu de personnes nieront la forte présomption
qui existe en faveur de cette opinion, que s'l y a des dévelop-
pements dans le Christianisme, les doctrines fixées successive-
ment par les papes et les eonciles, dans le cours des siécles,
sont précisément ces développements. .

Une autre présomption en faveur de ces doctrines vient de
Lopinion générale qu'en a le monde. Le Christianisme étant un,
toutes ses doctrines sont naturellement des développements d'un
tout, et s’il en est ainsi, elles sont nécessairement en harmonie
les unes avec les autres et doivent former un ensemble. Or, c'est



— 150 —

sous ee point de vue que le monde envisage ces développements
bien connus qui prétendent au nom de catholiques. 11 le

accorde ce titre; il les regarde comme appartenant  une famil
et il les rapporte & un systéme théologique. 1 n’est pas néces-
saire de se meltre en peine de prouver ce qui est soutenu par les
adversaires de ces développements avee plus de force que par:
leurs défenseurs. Leurs adversaires avouent quiils protestent ,
non contre cette doctrine-ci ou celle-la, mais a la fois cont
une et toutes, et ils semblent frappés d’étonnement et de per
plexité , pour ne pas dire de respeet, en face de ecette unité |
qu'ils sentent étre surhumaine , quoiqu’ils ne veuillent p@
convenir quelle est divine. De tous edtés, on avoue que e
systéme porte avec lui, tant & la premiére vue que I'on en prend
qu'aprés examen, un caractére d'intégrité et dindivisibilité. Dq*'
1a, des paroles comme le tota jacet Babylon du distique. Luther:
n'a fait qu'une partic de I'eeuvre de la réforme; Calvin en a
accompli une autre, et Socin I'a finie. Prendre Luther et rejete

Calvin et Socin, ce serait, sclont une épigramme connue, vouloi

se faire une maison sans toiture. Ce que je dis ici n'est pas le.
jugement particulier de tel homme ou de tel autre, mais l'opi

nion commune et le résultat de I'expérience de tous les paysX
Les catholiques romains et les protestants, ces deux grandes
fractions qui divisent le Christianisme, le sentent : c'est entre.
cux qu'est engagée la controverse; les seeptiques et les libres
penseurs, eux qui sont simples.spectateurs du contlit, le sente
aussi, et il en est de méme des philosophes. Il existe une école
de théologiens, chére & notre mémoire, qui, elle, ne TI'a paﬁ
senti, et I'exception qu'elle forme aura son poids jusqu'a ce que
nous nous rappelions que la théologie particuli¢re soutenue par
cette éeole n'a pas la sanction du sueeés, qu'elle na jamais été
réalisée en-fait, ou quesi elle I'a été un moment, elle n'a p:
eu de durée. De plus, lorsque eette théologie a été sanctionnée
par lautorité humaine, elle est & peinc allée au deld du papi
surlequel elle était imprimée et des formes légales dans lesquelles
elle était circonserite. Mais, en élevant aussi haut que possible
les noms révérés de ses auteurs, ils ne forment autre chog



!
E

s e

qu'une exception 4 la régle générale, exception pareille & celles
quelon rencontre dans tous les sujets soumis & une diseussion (1).

Ce témoignage général en faveur de I'unité du Catholicisme
sétend A son enseignement passé, mis en regard de son ensei-
gnement présent, aussi bien qu'aux diverses parties de son
enseignement actuel , les unes avec les autres. Personne ne
doute, en laissant de coté I'exeeption que nous venons de signaler,
que la communion catholique romaine actuelle n’ait suce¢dé &
I'Eglise du moyen age et ne la représente, ou que I'Eglise du
moyen age ne soit I'hériticre légitime de celle de Nicée, méme
en admettant que ce soit une question & décider de savoir si I'on
peut tirer une ligne de démareation entre IEglise de Nieée et
IEglise qui I'a précédée. Tous les partis s'accorderont a recon-
naitre que de tous les systémes existants, la communion romaine
est, de nos jours, celui de ces systémes qui, en réalité, se
rapproche le plus de I'Eglise des Péres , quoiqu'il soit possible,
comme quelques-uns le pensent, d'en imaginer un qui en
théorie lui ressemble davantage. Supposons que saint Athanase
ou saint Ambroise revienne subitement & la vie, on ne peut
douter quelle est celle des communions chrétiennes que I'un ou
lautre de ces saints prendrait pour la sicnne. Tout le monde
assurément conviendra que ces Péres, malgré, si 'on veut,
quelques différences d’opinions et quelques protestations , ne se
trouvassent plus chez eux avec des hommes comme saint
Bernard, saint Ignace de Loyola, le prétre solitaire dans sa

| demeure, la sainte seeur de charité, ou encore au milieu de la

foule illettrée prosternée devant 'autel , qu'avee les docteurs et
les membres de toute autre communion religieuse. Supposons
que les deux saints qui séjournérent jadis & Tréves en exil ou en
ambassade , une fois revenus & la vie, voulussent pousser leur
voyage plus avant dans le Nord. Faisons-les arriver jusquia
un¢ autre belle ville, assise au milicu de bocages, de vertes
prairies et de ruisseaux tranquilles, et demandons-nous si les

(1) L'auteur a en vue dans ce passage I'Ecole d'Oxford a laquelle il a lui-
méme appartenu. (Note du Traducteur.)



— 152 —

deux saints ne se détourneraient pas de plus d'une église impo-
sante et d'un cloitre & I'aspect solennel qu'ils trouveraient sur
leurs pas, pour s'informer du chemin de quelque petite chapelle
ou 'on dit la messe au fond d'une ruelle populeuse ou d'un
faubourg isol¢? D un autre coté, celui qui a entendu prononcer
le nom ou parcouru rapidement I'histoire d’Athanase, peut-il
douter, pour un seul instant, comment, en retour, le peuple
d’'Angleterre, « nous, nos prinees, nos prétres et nos prophétes, »
les lords et les communes, les universités, les eours ecclésias-
tiques, les marchés du commeree, les grandes villes et les
paroisses de village, agirions avee ce saint, lui qui a pass¢ ses
longues années a lutter contre les rois pour une simple expres-
sion théologique ?

SECTION II.

CARACTERE DE L'EVIDENCE.

Suivant une remarque bien connue d’Aristote : « Admettre
les probabilités d'un mathématicien et demander des démon-
strations & un orateur, c’est absolument la méme chose. » Il est
des questions qui sont suseeptibles d'étre traitées d'une maniére

plus concise et plus minuticuse que d'autres, et nous devons,

dans tous les cas, exiger des preuves suivant la nature du sujet
en discussion, et ne pas aller au deld. L'évidence peut avoir un
air naturel, méme dans ses défauts, et elle se recommande &
nous quand elle porte avee elle Fexplication du pourquoi elle
est ce qu'elle est, et non pas plus péremptoire ou plus exacte.
Quelquefois, il est vrai, nous ne pouvons découvrir la loi du
silence dont, dans ce eas, on ne peut rendre compte. Ainsi
Lucien, quelle qu'en soit la raison, parle 4 peine des auteurs
ou des affaires de Rome (1). Maximus Tyrius, qui a éerit
Rome plusieurs de ses ouvrages , ne fait pas la moindre allusion
a I'histoire romaine. Aucun écrivain ancien ne fait mention de

(1) Lardner’s Heath, Test., p. 22.

:



— 153 —

Paterculus T'historien, si ce n'est Priscien. Pour choisir des
exemples qui se rapportent davantage a notre sujet, Sénéque,
Pline I'aneien et Plutarque gardent un silence complet sur le
Christianisme , et peut-ctre aussi Epictéte et I'empereur Mare-
Aurcle. La Mishna juive, compilée vers I'an 180 de Jésus-
Christ, ne dit rien du Christianisme ; les Talmuds de Jérusalem
et de Babylone font presque de méme, quoique l'un ait été
i compilé vers I'an 500 de Jésus-Christ et 'autre vers 'an 500 (1).
' Eusébe encore est trés-inexact dans la eitation des faits : il ne
parle ni de saint Méthode, ni de saint Antoine, ni du martyre
de sainte Perpétue, ni de la puissance de faire des miracles de
saint Grégoire Thaumaturge, et il ne mentionne pas la eroix
lumineuse de Constantin dans son Ilistoire ecclésiastique, ol ce
fait devait naturellement trouver place, mais il en parle dans
la vie de 'Empereur. De plus, ceux qui admettent ce fait
extraordinaire, qui est, comme en convient un auteur qui le
repousse (2), « si inexplicable & T'historien, » ont & résoudre la
diffieulté que présente le silence universel gardé a ce sujet par
tous les Pcéres des quatriéme et cinquiéme siceles , exeepté
Eusébe.

De la méme manicre, I'Eeriture a ses omissions inexpliquées.
Aucune école religieuse ne trouve ses propres doetrines et
pratiques inscrites & la surface de son texte. La remarque
sapplique aussi bien au contexte de I'Eeriture qua Pobscurité
qui enveloppe Nathanaél et la Madeleine. Une eirconstance
remarquable , ¢’est qu’on ne trouve aueune indication direete
dans toute I'Eeriture , que le serpent dont il est question dans
la tentation d’Eve,, était le mauvais esprit, avant d’arriver & la
vision de la femme, de I'enfant et de leur adversaire, le dragon,
dans le douzi¢me chapitre de 'Apocalypse.

Des omissions, absolues ou particuliéres, présentent naturel-
lement des difficultés quand elles se rencontrent dans I'évidence
des faits ct des doctrines. D'un autre ¢oté, elles sont fréquem-

(1) Paley’s Evid., p. I, prop. I, 7.
{2) Milman, Christ. , vol. II, p. 352.




— 154 —

ment suseeptibles d'explication. Ainsi, le silence gardé sur
certains faits peut venir de leur notoriét¢é méme, comme dans
le cas des saisons, du temps, ou d'autres phénomeénes naturels.
1l peut venir encore du caractére saeré de ces faits : ainsi, les l
Athéniens ne mentionnaient pas les furies de la mythologie ;
ou d'une contrainte extéricure : ainsi, les statues de Brutus
et de Cassius n'étaient pas portées en procession. Le silence
peut encore s'expliquer par la erainte ou le dégout, comme &
larrivée de quelque ficheuse nouvelle; par Tindignation, la
haine, le mépris, l'inquié¢tude : ainsi Joséphe garde le silence
sur le Christianisme, et Eus¢be ne fait aucune mention de la
mort de Crispus dans la Vie de Constantin, son pére; par
quelque affection profonde , comme dans le sentiment du poéte:
Give sorrow words; par politique, par des motifs de prudence
ou de convenanee : ainsi la reine, dans ses discours, ne fait
aucune mention des personnes, guelqu'influentes qu’elles soient
dailleurs dans le monde politique ; et a I'époque du eholéra les
journaux comprirent, aprés quelque temps, quiil fallait garder.
le silence sur les ravages du fléau. Certaines omissions s'ex-
pliquent aussi par le cours naturel et graduel que suivent les
faits, ainsi quil arrive pour les inventions et les découvertes,
dont TI'histoire est souvent obscure, par suite de la perte des
documents ou d'autres témoignages direets : nous n'irons pas
chercher des informations théologiques dans un Traité sur la
Géologie.

De plus, il arrive fréquemment que des omissions se font
dapres quelque loi, comme l'influence variable d'une cause
extérieure, et alors, loin d’étre un sujet d’'embarras, elles peuvent
méme venir en aide & I'évidenee qui se présente, en lui servant
de corrélation. Par exemple, on peut indiquer tel obstacle,, fait,
prineipe, ou loi, qui, sil existe réellement, doit diminuer ou |
détourner les traces de sa présenee, précisément au point, dans
la direction, avee les variations, dans lordre et la suite que l'on
retrouve dans son histoire actuelle. A la premiére vue , on peut
prendre pour une circonstanee suspecte qu'il n’existe qu’un ou
deux manuserits de eertain document célébre; mais si I'on




— 155 —
savait que le Pouvoir souverain s’est efforeé de les faire dispa-
raitre et de les détruire 4 'époque de leur publication, et que les
manuscrits existants ont été trouvés préeisément dans les lieux
ou l'histoire constate que la tentative de destruction n'a pas
réussi, la coincidence viendrait corroborer forttment I'évidence
que I'on avait.

C'est un principe familier aux sciences mixtes qu’aussi souvent
quune vérité abstraite doit ¢tre tirée des faits physiques, ces faits
se présentent d'eus-mémes aux expérimentateurs. Ainsi un
auteur, qui a éerit sur la mécanique, observe, aprés avoir traité
des lois du mouvement : « Ces lois sont les principes les plus
simples auxquels le mouvement puisse étre réduit, et cest sur
eux que repose toute la théorie. Il est vrai qu’ils ne sont pas
évidents par eux-mémes et qu'ils n’admettent pas de preuve
exacte, par voie d'expérience, a cause de la grande perfeetion
que devraient avoir les instruments et de la préeision nécessaire
aux expériences, par suite des effets du frottement et de la résis-
tance de lair, difficultés quon ne saurait faire entiérement
disparaitre. Ces principes néanmoins sont constamment , et
d'une mani¢reinvariable, indiqués & nos sens, ctils sont d'aceord
avee I'expérience aussi loin qu'on peut la pousser. Plus soigneu-
sement sont faites les expériences, plus de soins on apporte a
¢écarter ou A diminuer les obstacles qui tendent & conduire 4 un
résultat erronné, et plus aussi le résultat de ces expériences
coincidera avee ces lois (1). » Il en est de méme pour des faits
ou des doctrines; une évidence qui tend a les établir durant une
eertaine période, peut, dans certaines circonstances, étre une
preuve aussi puissante de leur présence durant cette période que
le quod semper , quod ubique, quod ab omnibus.

Et de méme, en ce qui regarde le Canon et la Croyance,
«nous nous appuyons ainsi sur les quatricme et cinquiéme siéeles.
Quant & I'Ecriture, les témoignages des premiers sideles ne
parlent d'une maniére distinete, fréquente ou unanime, que de
quelques livres principaux comme les Evangiles; mais nous

(1) Wood’s Mechan., p. 31.



— 156 — ,

-,
apercevons cependant en eux une tendance, se développant sans
cesse, d’approcher de I'accord parfait que nous trouvons dans
le cinquiéme si¢cle. Le témoignage de cette derniére époque
est la limite & laquelle vient converger tout ece qui a été dit
auparavant. Par exemple, on dit communément, lexception
confirme la régle; or, quand nous avons des raisons de penser
qu'un éerivain ou un siéele devrail avoir porté témoignage de
telle et telle ehose, si ce w’eiit été pour ceci ou eela, ceci et cela
étant de simples accidents de sa position, on peut dire alors
que cet ¢erivain ou ce siécle tend vers ce témoignage. Cest dans
ce sens que les premiers siécles tendent vers le cinquiéme. Enyi-
sageant le sujet comme susceptible d'une évidence morale, nous
semblons voir dans le témoignage du cinqui¢me siéele préei-
sément le témoignage qu’a donné chaque sicele préeédent, en
exceptant toutefois les accidents, tels que la perte de documents
qux ont jadis existé, ou les malentendus de cette époque, occas
sionnés par I’ abscncc de rapports entre les Eglises. Le cinquicme
si¢cle est comme un commentaire des textes obseurs des siceles
qui l'ont préeédé , et il fournit une explication que toute per-
sonne honnéte, s'aidant de commentaires, reconnait étre la vraie.
Les choses se passent ainsi, en ce qui regarde la eroyance eatho-
lique, quoiquil n'y ait pas tant & expliquer. Je dis pas tant,
car personne, je suppose, ne niera que la croyance est tout aussi
pleinement développée et aussi unanimement adoptée dans les
Péres du quatriéme siéele que dans les Péres du cinquiéme. Et
encore, iln’y avait eu préeédemment de doute grave sur aucune
de ses doctrines, comme il y en a eu sur I'Epitre aux Hébreux ou
I'Apocalypse. S'il en a é1é soulevé, ils I'ont été par de simples
individus, comme le fit Origéne sur I'Eternité des peines, et non
pas par des Eglises particuliéres; ou bien ils furent tout d'abord
condamnés par I'Eglise générale, ainsi que cela avait lieu pour
les hérésies. Mais il ne s'éleva de doutes sur aucune doctrine
fondamentale, telle que I'Incarnation ou la réhabilitation, et
cela malgré le manque de ees libres rapports qui étaient 'occas
sion de doutes sur certaines parties du Canon. Cependant, da
un et T'autre cas, nous avons d'abord une inégalité dans I'évi-




=i =

dence, car ce qui fut recu plus tard comme divin: les doctrines
dela camte—Tnmlc, de I'Episcopat, et encore les quatre Evan-

| giles, ont eu des témoignages en leur faveur dés le premier

sicele. Mais certaines autres doctrines étaient d’abord plutot
adoptées et pratiquées quimposées : ainsi la néeessité du bap-
téme des enfants; et nous voyons que certains livres, comme
I'Epitre aux Hébreux et P'Apocalypse, étaient, dans certains
pays , mis en doute, ou I'on refusait absolument de les recevoir.
De méme que 'unanimité du cinquiéme sicele, en ce qui regarde
le Canon , ¢elaireit et fait évanouir toutes les différences anté-
ricures, ainsi 'abondance des matériaux que fournit le quatriéme
sitcle, quant auxinterprétes de la eroyance, développe et har-
monise tout ce qui est caché ou incomplet dansles siceles précé-
dents touchant la doctrine. Ce résultat nous est offert non pas
d'une maniére embrouillée, comme le ferait, pour Ie Canon, le
commentaire d'un texte épineux et confus, mais celui d’un texte
précis. Dans les deux cas, le siécle qui vient aprés ne fait que
présenter le complément du témoignage porté par le siccle
préeédent (1). »

Si cela est vrai, dans un cas ot I'on ne suppose pas le déve-
loppement de la doetrine, il en sera & plus forte raison ainsi
quand la doctrine en question grandit; un aecroissement d’'évi-
dence ne fait que représenter fidelement I'état de I'évidence
primitive sur laquelle elle s"appuie.

Ainsi il peut arriver d’avoir trop d'évidence; cest-a-dire une
évidence si concluante et si exacte qu'elle jette du doute sur le
fait en faveur duquel elle est invoquée. Les lettres authentiques
de saint Ignace ne contiennent aucun de ces termes ecelésias-
tiques, tels que Prétre ou Siége, qui plus tard deviennent d'un
usage fréquent, et I'Eeriture y est citée avee réserve. Les lapltres
interpolées au contraire la citent fréquemment; ¢est-a-dire
(Welles sont trop seripturaires pour étre apostoliques. Peu de
personnes familiéres avee la théologie primitive pourront, & la

(1) Tracts for the Times, vol. V, prop. 102-104.

BiBLioTit. misT. 6° AXNEE. I oUvR. 14



— 158 —

premiére lecture, accepter sans suspicion le plus long symbole.
de saint Grégoire Thaumaturge ou le Traité de saint llippolyli
contre Beron, par suite de la préeision du langage théologique.

L’influence des circonstances sur I'expression de I'opinion ou
le témoignage fournitune autre forme de la méme loi d’omission.
« Je suis prét a admettre, dit Paley, que les anciens défenseurs
du Christianisme, dans leur argumentation, n'insistaient pas sur
les miracles aussi fréquemment que je I'aurais fait. Leur tiche
était de combattre les' notions d'une intervention magique,
contre laquelle la simple production des faits ne pouvait suffire
pour convainere leurs adversaires; je ne sais pas si cux-meémes
la regardaicnt comme déeisive dans la controverse. Mais depuis
qu’il est prouvé, je pense, d'une maniére eertaine, quela réserve
avee laquelle ils en appelaient aux miracles ne saurait ¢tre attri-
buée, ni & leur ignorance, nia ce quils doutaient des faits,
¢’est tout au plus une objection & faire, non contre la vérité de
I'histoire , mais contre le jugement de ses défenseurs (1). » De
la méme manicre, les premiers Chrétiens ne s'occupaient vrai-
semblablement pas de la question de la légalité abstraite des
images dans le culte catholique, en présence des superstitions
et des immoralités du paganisme. Il n’est pas vraisemblable non
plus quils eherchassent & déterminer la place que la sainte
Vierge devait ocecuper dans notre vénération, avant davoir
convenablement raffermi la gloire supréme et le culte du Dieu
Incarné, son Fils et Seigneur, dans l'affection des fidéles. Ils
wavaient pas non plus a reconnaitre le purgatoire comme fai-
sant partie de la nouvelle loi, avant que I'esprit du monde se fit
glissé dans I'Eglise , et que des habitudes de corruption ¥
eussent ét¢ introduites. La liberté ecclésiastique ne pouvait pas
étre défenduc avant davoir ¢é1¢ attaquée. Un pape ne pouvait
s'élever qu'en suivant la puissance qu'acquérait I'Eglise. On
navait aucun besoin de monastéres a 'époque ot on marty= I
risait. Saint Clément ne pouvait pas prononecer un jugement
surladoctrine de Bérenger, ni saint Denys réfuter les Ubiquistes, |

(1) Evidences, m, 5.




— 159 —

ni saint Irénée dénoncer 'opinion protestante sur la justification,
ni saint Cyprien poser une théorie de perséeution. Il'y a « sous
le ciel un temps pour chaque chose; » «un temps pour garder le
silence et un temps pour parler. »

Quelquefois, quand le manque d'évidence sur une série de
faits ou de doctrines est inexplicable , il arrive que le cours du
temps fait découvrir une explication relativement 4 une partie
de ces faits ou de ces doctrines, explication qui nous fait prendre
patience sur 'obscurité historique de ce qui reste inexpliqué.
Nous trouvons deux exemples du silence aceidentel d’'un témoi-
gnage primitif et préeis sur des doctrines importantes qu’il est
a propos de citer ici. Au nombre des articles de croyance catho-
lique auxquels la réformation a surtout résisté, étaient la messe
et lavertu sacramentelle de I'unité ecclésiastique. Depuisl'époque
ol commenca la réforme, on a découvert les plus courtes épitres
de saint Ignace, et on a vérifié les anciennes liturgies. Ces
deux circonstances ont mis fin, pour la plupart des théologiens,
aux controverses sur ces deux doctrines. Ce qui est arrivé pour
ces deux points peut arriver pour d'autres; et quoique cela ne
s0it pas encore réalisé, par cela seul que nous avons un préeédent
sur cés deux doctrines, nous avons une sorte de compensation &
lobscurité dans laquelle continue & étre enveloppée I'histoire
primitive d’autres doctrines.

SECTION III.

METHODE POUR CONDUIRE NOS RECHERCHES.

Il semble, d’aprés ce qui précéde, que le sujet dontnous nous
occupons se présente & nous a peu prés de la maniére suivante :

Certaines doctrines, qui prétendent étre apostoliques, nous
arrivent ; elles remontent 4 une si haute antiquit¢ que ,
quoique nous puissions fixer la date de leur établissement formel
au quatriéme, cinqui¢me, huiticme ou treizi¢me siéele, cepen-
dant, d'aprés ce quil parait, elles peuvent, dans leur substance,



— 160 —

¢tre contemporaines des apotres, et se trouver clairement expri-
mées ou simplement impliquées dans les textes de I'Ecriture-
Sainte. En outre, ces doctrines actuellement en existence, sont
universellement regardées, sans aucune contestation, comme
ayant représenté dans chaque sicele les doctrines des temps qui
les ont préecdées, et on les fait remonter ainsi & une date indé-
finiment reculée, alors méme que on nie leur union ultérieure
avec lesymbole des apatres. De plus, on avoue que ces doctrines
forment corps I'une aveel'autre, de sorte qu’en rejeter une, e'est
troubler I'unité des autres. Elles renferment dans leur propre
unité méme ces articles de foi ¢lémentaires, tels que eclui de
V'Incarnation, que plus d'unantagoniste du systéme de doctrines,
comme systéme, fait profession d'admettre, et, quoi qu'il fasse,
qu'il ne peut raisonnablement séparer, soit dans la preuve soit
dans le fond, des doctrines qu'il désavoue. De plus, ces doctrines
occupent tout le champ de la théologie, et ne laissent, sauf quel-
(ques détails, rien & remplir & aucun autre systéme. D'ailleurs,
en fait, aucun systéme rival ne se présente, de sorte que nous
wavons pas a choisir entre cette théologie et une autre. Cette
théologic, en outre, réunit tout ce qui est néeessaire & la diree-
tion de l'opinion etde la conduite, direction qui, extérieurement,
semble ¢tre Tobjet spécial de la révélation. Cette théologie
remplit les promesses de 'Ecriture en s'adaptant aux divers
problémes de la pensée et des choses pratiques, que nous
rencontrons dans la vie. Elle est, en outre, pour ne pas dire
plus, Fapproximation la plus voisine de la religion de I'Eglise
primitive, de celle des apotres et des prophétes. Tout le monde
conviendra qu'Elic, Jérémie, Jean-Baptiste et saint Paul , res=
semblent, dans leur histoire et leur maniére de vivre (je ne
parle ni des mesures de la grace, ni de la doetrine, ni de la
conduite, points qui sont en discussion; mais sculement de ce
qui est extéricur et frappe les yeux, ct ce n'est pas une petite
ressemblance quand les choses sont vues dans leur ensemble et
aune grande distance), ces saints et héroiques personnages,
dis-je, ressemblent davantage & un prédicateur dominicain, @
un jésuite missionnaire, & un frére de lordre des Carmes; ils




B I e . i B SRS A A S T _ -

— 161 —

ressemblent plus a saint Toribio, & saint Vincent-Ferier, 4 saint
Francois-Xavier, & saint Alphonse de Liguori, qu@a aucun
autre individu, ou, pris ensemble, & aucune classe d’hommes
que Fon pourrait choisir dans les autres communions. Enfin,
nous pouvons ajouter, en faveur de cette doetrine , la haute
probabilité antérieure que la Providence doit avoir veillé sur
son ouvrage cn dirigeant ct en ratifiant les développements qui
étaient incvitables.

En dernier lieu, il résulte de ce que nous avons exposé que,
dans les questions pratiques, nous en sommes réduits & nous
conduire surtout par des présomptions telles que celles énoncées

| plus haut, et, d'une maniére secondaire seulement, par des

recherchies sur I'évidence et des preuves directes. En cas de
développements, nous devons nous attendre a linsuffisance, &
la variation, a I'interruption des preuves, et méme au silence.
Ces choses quelquefois sont méme néeessaires, ct une trop
grande exactitude, une trop grande force d’évidence peut nuire
ala doctrine en faveur de laquelle elle est invoquée, parce que
cette exactitude ct cette force n'entrent pas dans les probabilités.

Si c’est 13, en un mot, le véritable aspect de la forme générale
sous laquelle se présente & nous I'ensemble des développements
communément appelés catholiques, avant que nous ayons minu-
ticusement examiné la preuve particuliére sur laquelle ils
reposent, je pense, en cc qui regarde leur acceptation, que
nous n'aurons pes de peine & préciser ce que la vérité logique et
le devoir nous preserivent. Il va sans dire que nous les traiterons,
comme nous sommes dans I'habitude de traiter d’autres vérités,

| dautres faits mis en avant sur des preuves qui portent avee

elles une forte présomption enleur faveur. Quand, tous lesjours,
de tels faits se présentent & nous, comment agissons-nous avee
eux? Nous les abordons, non avee suspicion et avee Iintention
de les critiquer, mais avec une franche confiance. Nous ne fai-
sons pas d’abord usage de notre raison sur des opinions recues,
mais de notre foi. Nous ne commencons pas par douter de ces
opinions; nous les recevons de confiance et nous les mettons
ensuite a I'épreuve, non de propos délibéré, mais spontanément.



=)

— 162 —

Nous lesmettons al'épreuve ennousen servant, enles appliquant
a leur sujet, A leur preuve, 4 Pensemble des circonstances aux-
quellesellesappartiennent. Nous voyonsssi elles donnent naturelle-
ment leur interprétation ou leur couleur, et €’est seulement quand
clles échouent dans I'épreuve, soit pour établir un phénoméne
ou harmoniser les faits, que nous découvrons que nous devons re-
jeterles doetrines ou les assertions que nous avions d'abord recues
comme admises. De plus, nousacceptons I'évidence en faveur de
ces opinions, quelle qu'ellesoit, comme un tout, comme formant
une preuve combinée , et nous interprétons ce qu'il y a d'obscur
en elles par les parties qui en sont claires. En outre, nous les
traitons suivant la force de probabilité antérieure qui existe en
leur faveur. Nous accucillons avee patience les diflicultés que
présente leur application, les objections apparentes que l'on
tire contre clles de eertains faits, leur manque de clarté et
de netteté, si ces opinions ont des titres importants & notre
attention.

Ainsi, tous les physiciens acceptent comme vraie la théorie
de la gravitation de Newton, parce qu'elle est généralement
recue, et ils s’en servent sans la soumettre d’abord a une épreuve
rigourcuse. Chacun T'applique pour son propre usage, et sil
survient des phénoménes dont cette théorie ne donne pas la
solution, les hommes de science s'en inquictent peu , car ils sont
strs qu'il doit y avoir une maniére de les expliquer, confor-
mément & cette théorie, quoique eette explication ne se présente
pas & eux.

De méme, si nous trouvons un passage concisou obscur dans
une des lettres de Cicéron & Atticus, nous ne nous ferions aucun
serupule d’admettre comme son explication véritable un passage

plus explicite de ses lettres ad familiares. Le langage d’Eschyle |

est éclairei par Sophocle, et Thueydide est expliqué par Aris-
tophane sous le rapport de l'histoire. Horace, Perse, Suétone,
Tacite et Juvénal s'éclaircrent les unsles autres. Platon lui-méme
peut trouver un commentateur dans Plotin, et saint Anselme
est interprété par saint Thomas. Nous pouvons savoir que deux
¢erivains différent , et alors nous ne les rapprochons pas comme




— 165 —

co-témoins d'une vérité : Luther a pris sur lui d’expliquer saint
Augustin, ¢t Voltaire Pascal, sans persuader le monde qu'ils
eussent ledroit de le faire. Dans aucun eas, nous ne commencons
par douter qu'un commentaire soit en désaccord avec son texte,
quand il y a, & premicre vue, conformité entre eux. Nous éclai-
rons I'un parl'autre quoique, ou mieux, parce que le premier est
plus complet et plus clair que le dcrmer

I\ous faisons de méme avee I'Ecriture-Sainte quand nous
avons a interpréter les passages prophétiques et les types de
I'Ancien Testament. L’événement qui est le développement
d'une prédiction sert aussi & interpréter ; il fournit un accom-
plissement en imposant un sens. Nous acceptons certains événe-
ments comme 'accomplissement des prophéties, a cause des
points nombreux de ressemblance qui existent entre eux, et en
dépit des difficultés incidentes qui peuvent se présenter. La
difliculté, par exemple, de rendre compte du fait que la disper-
sion des Juifs suivit leur attachement & la loi ¢t non pas son
abandon, ne nous empéche pas dinsister sur leur état actuel
comme un argument contre les incrédules De plus , nous
soumettons f‘\cxlcmcnt notre raison 4 une autorit¢ compétente
et nous acceptons certains événements comme F'accomplisse-
ment de prédictions qui en semblent fort éloignées ; ainsi ce
passage : «J'ai appelé mon fils hors d'Egypte.» Ne rencontrons-
nous pas une difliculté quand saint Paul en appelle & un texte
del’Ancien Testament, rapporté différemment dans nos versions
hébraiques , et que voici : «Mas-tu préparé un corps.» La foi
aceepte ces difficultés, et nous les abandonnons & elles-mémes.
incore moins regardons-nous la surabondance et I'étrangeté
d'une interprétation comme une raison suflisante pour priver le
texte ou le fait auquel elles se rapportent des avantages qu'ils
peuvent en tirer. Que les expressions restent au-dessous de ce
quelles veulent dire, que I'éerivain sacré ne Vait pas eu en vue
ou qu'un accomplissement antéricur ait eu lieu, nous ne tirons
pas de la des objections. Le lecteur qui lirait scul le texte de
lFmturc en dehors de l'influence de la tradition regue qui
hcurcuscmmt entoure, scrait bien surpris si on lui disait que



— 164 —

les paroles du prophéte : « Une vierge concevra, » et celles-ci ¢
« Que tous les anges de Dieu I'adorent, » se rapportent & Notre~
Scigneur; mais, en tenant compte de la liaison intime qui existe
entre le Judaisme et le Christianisme et de linspiration du
Nouveau Testament, nous y ajoutons foi sans scrupule. Nous:
sentons avee raison que nous pouvons accepter sans inconvé-
nient la prophétic de Balaam dans son sens chrétien, tout en
pensant quelle a ¢été fidélement remplic en la personne de
David. Il nous est permis de croire que Ihistoire de Jonas i
porte avee elle sa moralité, et que la rerfcontre d’Abraham et
de Melchisédec est trop simple pour signifier grand'chose en
clle-méme.

Butler corrobore ces observations, quand, en parlant de
I'évidenee particuliere du Christianisme, il nous dit : « Qu'une |
partie d'une prophétie soit obseure ou inintelligible, cela n'inva-
lide en rien la preuve de prévision qui nait de la réalisation
apparente de ses autres portions qui sont comprises ; car le cas
est alors évidemment le méme que si les parties non comprises
étaient perdues, ou n'étaient pas écrites , ou étaient écrites
dans une langue inconnue. Que F'on tienne compte ou non de
cette observation, clle est d'une vérité si évidente qu'il parait
inutile pour le démontrer de donner un exemple pris dans les
choses ordinaires (1). » Il eontinue ainsi : « Quoiqu'un homme
soit incapable , par ignorance, parce qu'il manque des moyens
de recherches ou parce quiil n'a pas donné cette direction &
ses études , de juger si des prophéties particulicres ont été
entiérement accomplies, il peut voir cependant, d’'une maniére
générale, quelles sont arrivées & un tel degré d’accomplisse~
ment qu'il acquerra la conviction d’une prévision plus qu’hu-
maine dans ces prophéties, et il croira que ces événements
sont arrivés en vue de I'accomplissement de ce qui avait été
prédit. Pour la méme raison aussi, quoique par suite des
lacunes de I'histoire et des différences que présentent les ver=
sions des historiens , 'homme le plus instruit ne saurait déter=

(1) Aval., 11, 7.



— 165 —

miner d'une manicre satisfaisante que telles parties de I'histoire
prophétique ont été complétement remplies, bien que cependant
il puisse s’élever de leur accomplissement général une forte
preuve de prévision, preuve de prévision aussi forte peut-étre
que Celui qui a donné la prophétie désirait la fournir pour telle
ou telle de ses parties. »

Butler appuie ces remarques sur le paralléle de la fable et de
la satire déguisée : « Un homme peut étre assuré d'avoir compris
la pensée d'un auteur dans une fable ou une parabole racontée
sans aucune explication ou sans que la moralité en soit tirée,
simplement parce qu’il la voit suseeptible de telle application ,
et que I'on peut naturellement en tirer telle moralité. I1 peut
étre pleinement convaincu que tel écrit satirique a eu en vue
telles personnes et tels événements, simplement parce que la
satire peut leur étre appliquée , et d’aprés l'observation que
nous avons faite, il sera satisfait de la satire, quoiqu'il ne soit
| pas assez vers¢ dans les affaires ou I'histoire de ces personnes
pour en comprendre la moitié. Sa satisfaction d'avoir saisi le
sens qui était dans I'intention de I'auteur, serait plus ou moins
grande en proportion que la portée générale de la satire lui
paraitrait susceptible de telle application et suivant le nombre
de choses particuliéres auxquelles il pourrait la faire. » Butler
conclut de la que si une série d’événements ou I'histoire d’une
personne comme Notre-Seigneur, par exemple, répond dans
ensemble au texte prophétique, elle devient de suite la véri-
table interprétation de ce texte, en dépit des difficultés de
détail. On peut appliquer cette régle d'interprétation au cas
paralléle de passages de I'Ecriture relatifs aux doctrines, quand
une certaine croyance nous est donnée comme tirée de la révé-
lation, qu’clle nous est recommandée par de fortes présomptions
et ne présente aucune opposition frappante avec le texte sacré.

Le méme auteur observe quun premier accomplissement
d'une prophétic n'est pas une objection & opposer 4 un second
accomplissement , quand ce qui ressemble & un second dévelop-
pement s'est accompli. Et ainsi une interprétation des textes
relatifs aux doctrines peut étre littérale, exaete, suffisante, et




— 166 —

cependant, en dépit de tout cela, elle peut ne pas embrasser
toute la portée de leur signification. L'interprétation plus com- |
pléte, si on la déeouvre, peut étre moins satisfaisante et moins
préeise, comme interprétation, que le sens étroit donné d'abord.
Dans ces cas, la justification d’une plus large interprétation
repose sur quelque probabilité antéricure, telle qu'un consen-
tement catholique, et les bases de I'interprétation la plus étroite
sont le contexte et les régles de la Grammaire. Tandis qu'un
commentateur critique prétend que le Livre saeré n'a pas besoin
de signifier plus que ne dit sa Lettre, ceux qui linterprétent
d'une maniére plus large soutiennent, comme Butler dans le
cas des prophéties, que nous n’avons aucune raison de limiter
le sens de mots qui ne sont pas humains, mais divins.

Par un exercice semblable de raisonnement I'on interpréte
les premiéres phases d’'un développement par les derniéres.
Le méme esprit ergoteur et jaloux qui refuse d'¢tendre la
signification du texte sacré, quand il s'agit d’enseignement et
d(, prophétie, s'occupera & pointiller sur les témoignages 'mté~i
nicéens, pour les doctrines et les usages qui datent du concnle{
de Nicée ou du moyen dge. Quand ces mots : « Mon pére et moi
ne faisons qu'un, » sont avancés comme preuve de l'unité de
Notre-Scigneur avec le Pére, les controversistes hérétiques
disent qu'ils ne voient pas pourquoi on croirait que ces mots
indiquent plus quune unité de volonté. Quand «ceci est mon
corps » est cit¢ comme une garantie du changement du pain en
corps de Notre-Scigneur, ils expliquent ces mots comme une
figure, parce que telle est leur interprétation la plus frappante.
De la méme maniére, quand les Catholiques romains citent
les invoeations de saint Grégoire, on leur dit que ce sont des
figures de rhétorique; quand ils en appellent aux allusions que
saint Clément fit au purgatoire , on leur répond que c'était
peut-étre  du platonisme ; quand ils invoquent le langage
d’Origene sur les Priéres aux Anges et les Mérites des Saints,
on soutient que ce n'est qu'un exemple de son hétérodoxie.
A Texaltation de la Cathedra Petri par saint Cyprien, on répond
quil n'avait en vue quun siége figuratif ou abstrait; au témoi-




— 167 —

gnage général rendu dans les temps primitifs & Iautorité spiri-
tuelle de Rome, quil s’explique par sa grandeur temporelle ;
au langage de Tertullien sur la Tradition et I’Eglise, quil
| envisageait ces choses comme légiste. Au lieu de proeéder ainsi,
on devrait logiquement interpréter I'état primitif et la preuve
de chaque doctrine respectivement a l'aide de la doctrine clle-
méme qui a été fixée en dernier lieu.

Ceux qui se refusent & voir le commencement d'un dévelop-
pement sous le jour que lui donne son résultat, ne veulent pas
non plus que l'ensemble éclaire les parties. Les doctrines catho-
ligues , ainsi que jai déja cu occasion de I'observer, sont
membres d’'une méme famille ; elles s'appuient, se eorroborent,
se confirment, s’éclairent I'une par 'autre ; en d'autres termes,
Fune fournit la preuve de lautre, et toutes fournissent des
| preuves i chacune delles. Sicelle-ci est prouvée, celle-1a devient
probable; si eelle-ci et celle-la sont toutes deux probables ,
mais par des raisons différentes, chacune d’elles donne a 'autre
sa probabilité propre. L'Incarnation estI'antéeédent de la doctrine
de la médiation et I'archétype tout a la fois du principe sacra-
mente] et du mérite des saints. De la doctrine de la médiation
découlent I'expiation, la messe, le mérite des martyrs et des
saints, leur invocation et leur culte. Du principe sacramentel
viennent les sacrements proprement dits, I'unité de I'Eglise et
le Saint-Siége comme son type et son eentre, l'autorité des
coneiles, la sainteté des rites, la vénération des lieux saints, les
 chasses, les images, les vases sacrés, l'ameublement et les
Vétements d’église. Des sacrements, nous avons le baptéme qui,
d'une part, est développé dansla eonfirmation ; de lautre, dans
la pénitence , le purgatoire et les indulgences. Nous avons le
développement du sacrement de I'Eucharistie dans la présence
réelle, I'adoration de I'hostie, la résurrection des eorps et la
vertu des reliques. De plus, la doetrine des sacrements conduit
a la doctrine de la justification; celle de la justification i celle
du péché originel ; celle du péehé originel au mérite du célibat.
Ces développements séparés ne sont pas indépendants F'un de
T'autre ; mais ils se lient par des rapports intimes et grandissent




— 168 —

ensemble , tandis qu'ils viennent de I'un d'cux. La messe et la
présence réelle font partie d'un développement; la vénération
des saints et de leurs reliques fait partic d'un autre; leur puis-
sance dintercession, I'état du purgatoire, et en outre la messe
et le purgatoire , sont des développements corrélatifs. Le eélibat
est la marque caractéristique de la vie monastique et sacer-
dotale. Vous devez accepter le tout ou rejeter le tout; la rédue-
tion ne fait qu'affaiblir et I'amputation mutile. Il est vaip de
tout accepter, moins*quelque chose eependant qui forme une
partie aussi intégrante de I'ensemble que le reste ; et d'autre
part, c'est une chose séricuse que d'accepter une partic dunj
tout, car, avant de savoir ol vous en étes, vous pouvez étre
entrainé par une néeessité logique, inflexible, & aceepter le tout.

Dailleurs, puisque les doctrines réunies font une religion
intégrale, il s'ensuit que les diverses preuves, qui appuient
respectivement ces doctrines, apparticnnent a un tout, doivent
étre mises en bloe, et que 'on peut les invoquer toutes en
défense de T'une d'elles. Une réunion de preuves faibles donne
une preuve forte, et en outre un argument fort donne de la
consistance aux arguments collatéraux qui sont faibles en cux-
mc¢mes. Par cwmple en ce qui regarde les miracles, soit dej
I'Eeriture, soit de l[uzllsc : « Le nombre de ceux qui portent
leurs preuves avee cux, et (ui sont crus pour eux-mémes, est
petit, mais ils nous fournissent les bases sur lcsqucllcé nous
acceptons les autres (1). » De plus, personne ne s'imaginerait
quil est nécessaire, avant daccepter I'Evangile selon saint
Mathicu, de trouver d'abord des témoignages & T'appui de
chacun de ses chapitres et de ses versets. En prouvant qu'une
de ses parties a existé dans les temps anciens, le tout se trouve
prouvé, ear eette partie n'est que la fraction d'un tout, et quand
le tout est prouvé , il met & couvert telles parties qui, par des
raisons accidentelles, n'ont pas en leur faveur la preuve de leur
antiquit¢. 11 <uﬂmut pour prouver que saint Augustin a connu
la version italique d('s eritures , de montrer qu'il I'a citée une

(1) Essai sur les miracles, p. cr.




— 169 —

ou deux fois. Et, de la méme maniére, on admettra générale-
ment que la preuve de I'existence d'une seconde personne dans
la divinité diminue démesurément le poids qu’il serait sans cela
nécessaire de donner & la.preuve avancée pour croire en une
troisiéme personne. On conviendra aussi que la doctrine de
T'expiation étant en quelque sorte corrélative de celle du chatiment
éternel, lapreuve dela premicre fortifie virtuellement la preuve
delaseconde. Ainsi, les protestants sentiraient qu’il importe peu,
dmoins que ce ne fut comme présage de victoire, de réduire un
adversaire & nier la transsubstantiation, si cet adversaire persiste
4 adhérer fermement aux doctrines de I'invocation des saints ,
du purgatoire, des sept sacrements et du mérite des bonnes
ceuvres. Ils sentent qu'il serait insignifiant quun de leurs core-
ligionnaires condamnat I'adoration de I'hostie, la suprématie de
Rome, la convenance du célibat, la confession auriculaire , la
communion sous une seule espéce et la tradition , sil était
en méme temps plein de zéle pour la doctrine de I'immaculée
Conception.

Le principe sur lequel reposent ces obscrvations a la sanction
de quelques-uns des plus profonds théologiens anglais. L'évéque
Butler, par exemple, que nous avons cité si souvent, argumente
ainsi en faveur du christianisme, tout en avouant, en méme
temps, le désavantage qui par suite pése sur la révélation. « En
réunissant des preuves probables, dit-il, non-seulement on
fortifie la preuve principale, mais on la multiplie. Je ne dissua-
derais personne de rapporter ce quil pense de favorable &
Topinion contraire... La vérité de notre religion, comme la
vérité des choses ordinaires, doit étre jugée par toutes les
preuves cn sa faveur prises ensemble. A moins que la série des
chioses qui peuvent étre alléguées dans le cours de eet argument
et chacune de ses particularités ne puissent étre raisonnable-
ment supposées avoir été accidentelles , sa vérité sera prouvée
(limpossibilité de cette supposition fait la foree de Pargument
en faveur du christianisme). Il faut procéder de la méme
maniére que si, dans une affaire ordinaire, de nombreux

Bisriorn. mist. 6° aNxte. I ouvr. 15



— 170 —

événements admis devaient étre avancés pour prouver un autrc
événement contesté. La vérité de I'événement contesté scrali.
prouvée , non-seulement si quelqu’un des événements admis
l'impliquait clairement; mais elle le serait aussi, quand bien
méme aucun d'eux ne le ferait séparément, s'il n'était pas
permis raisonnablement de supposer que la totalité des événe-
ments admis, pris ensemble, fussent arrivés, & moins que celui
qui est contesté ne fut vrai.

« Il est évident que la nature de cette preuve donne un grand
avantage aux personnes qui attaquent le christianisme, surtout
en conversation. Car il est facile de montrer bricvement et & la
légére que T'on peut élever des objections contre telle et telle
chose, que telles et telles autres choses ont peu de poids en
elles-mémes ; mais il est impossible, de cette manicre, de
montrer la fOI'CL de Tensemble d'un argument quand les
preuves sont réunies sous un scul point de vue (1) »

Cest ainsi que M. Davison condamne « eette maniére vicieuse
de raisonner » qui représente « tous les défauts d’une preuve,
dans ses diverses branches, comme autant d'objections; » qui
conduit «les recherches de maniére 4 faire ressortir que, si les
arguments isolés ne sont pas concluants I'un par l'autre, nous
avons une série d’exceptions aux vérités de la religion, au licu
d'unc suite de présomptions favorables devenant plus fortes &
chaque pas. On enseigne au seeptique qu'il ne peut pleinement
s'appuyer sur tel ou tel motif de croyance , quaucun d’eux
wolfre de séeurité, et il arrive & la conclusion foreée quiil faut
les rejeter 'un aprés l'autre, au licu de les joindre et de les
combiner (2). » Il n'y a peut-¢tre pas d’ouvrage qui fournisse,
dans un petit cadre, plus dexemples de cette violation des
principes de raisonnement indiqués dans ces passages , que le
Traité de Barrow sur la Suprématic du Pape.

Les remarques de ces deux éerivains se rapportent au devoir
de combiner les doctrines qui appartiennent & un corps et les

(1) Anal., 11, 7.
(2) On Prophecy, 1, p. 28.




— 1711 —

preuves qui se rapportent & un méme sujet, et peu de personnes
oseront le contester dans un sens abstrait. Voici I'application
qui a été faite ici de ee principe : quand une doctrine nous
arrive, recommandée par de fortes présomptions en faveur de
sa vérité, nous sommes obligés de la recevoir sans suspicion et
de nous en servir comme d'une elef pour arriver aux preuves
auxquelles elle fait appel ou aux faits quelle a la prétention de
systématiser , quel que puisse ¢étre notre jugement ultérieur a
son égard. 11 ne suffit pas de répondre & cela que la voix de
notre Eglise particuliére niant ce prétendu catholicisme, cest la
une probabilité premiére qui renverse toutes les autres, et qui
réclame tout d’abord d’une manicre loyale et sans raisonnement
obéissance & sa propre interprétation. Cette raison peut certaine-
ment excuser les individus de eommencer par douter et se
défier des développements catholiques ; mais ce n’est 1a qu'une
manié¢re d’éluder le blame.

SECTION IV.
EXEMPLES EXPLICATIFS.

La regle d'interprétation qui a ¢été exposée plus haut doit
étre maintenant, comme moyen d'éclaireissement, appliquée a
plusieurs des développements qui sont désignés sous le nom de
catholiques. A proprement parler, examen des cas particuliers
appartient aux derniers chapitres de cet Essai ; mais il nous
restera encore assez a4 examiner dans ces chapitres, quoique
nous donnions ici quelques exemples.

1° Dans la question soulevée par plusieurs savants théologiens
des dix-septiéme et dix-huitiéme siécles, touchant les vues des
premiers Péres sur la divinité de Notre-Seigneur, les uns jugent
leur théologie par la force littérale des phrases et des expressions
séparées, ou par les opinions philosophiques du jour ; les autres,
au contraire, la jugent & I'aide de la doctrine de I'Eglise catho-
lique, telle qu'elle a été fixée plus tard par l'autorité. Les uns
soutiennent que les Péres #’ont pas besoin d’avoir pensé plus que



e . ,

ce qui fut ensuite regardé¢ comme hérésie ; les autres rcpondcnfl
que rien w'empéche que la signification dc leurs éerits ait plu:
d’extension. De sorte que la position prise par Bull semble
consister a soutenir que le Symbole de Nicée est une clef naturcl}e

pour interpréter le corps de la théologie anténicéenne. Son but |

principal est d'expliquer les diflicultés de cette théorie ; mais la
notion de diflicultés et le besoin de les expliquer supposent une
régle dont ces difficultés sont des exceptions apparentes, et

d'aprés lesquelles elles, doivent étre expliquées. Le titre méme |
de son ouvrage : Défense du Symbole de Nicée, montre qu'il ne |
cherche pas a arriver & une conclusion, mais & imposer une {
manicre de voir. Il s'occupe de défendre le Symbole contre |
Sandius & l'aide des Péres, et de défendre les Péres contre |
Petau, & I'aide du Symbole. II défend le Symbole et les Péres, |
en conciliant son contenu avee leurs éerits. 11 convient que leur |
langage n'est pas tel quil ett été aprés que le Symbole a été§
impos¢; mais il dit en réalité que si nous voulons seulement le §

prendre en main et I'appliquer a leurs écrits, nous découvrirons
et harmoniserons leur enseignement, éclaireirons les ambiguités
quil présente , et apereevrons que leurs assertions anomales
sont en petit nombre et insignifiantes. En d'autres termes, il
commence par une présomption, et montre combien les faits,

si nous les abandonnons & eux-mémes, se groupent naturelle- |

ment autour d’elle, et viennent y converger. Il poursuit ce plan
avec suceés, et cependant sa tache est des plus pénibles; de

trente ¢erivains environ qu'il passe en revue, il a, pour une |
cause ou pour une autre, & en expliquer prés d'une vingtaine. |

2° La canonicité, c'est-i-dire autorité divine des livres du |
Nouveau Testament, est un sujet auquel nous avons déja fait !
allusion , et qui nous fournit un second éclaireissement de la

logique par laquelle les faits et les doctrines du Christianisme
sont établis. 11 est des livres particuliers auxquels on ne peut
faire subir I'épreuve du quod semper, ete. , de saint Vincent.
Less nous présente ainsi I'état de la question : « Toutes les
parties du Nouveau Testament , admet-on, n'ont pas été recucs

d’un consentement universel comme ceuvres véritables des évan- |




— 175 —

gélistes et des apotres. Mais I'homme qui n'avouera pas que la
plus grande partic du Nouveau Testament a été universellement
recue comme authentique, et que les autres livres ont été
reconnus comme tels par la majorité des anciens , doit avoir
résolu par avance de contredire les vérités les plus palpables, et
il doit rejeter toute histoire (1). »

Par exemple, quant & I'épitre de saint Jacques, il est vrai
qu'elle est contenue dans la vieille version syriaque du seeond
siéele; mais Origéne, dans le troisiéme siécle, est le premier
écrivain parmi les Grees qui en fasse distinctement mention, et
elle n’est eitée nominativement par aucun Pére latin avant Je
quatriémesic¢ele. Saint Jérome dit qu'elle s'acerédita « par degreés
avec le temps. » Eusébe sc borne 4 dire qu'elle fut jusqu'a son
temps reconnue par la majorité, et il la elasse avec le Pasteur
de saint Hermas et I'épitre de saint Barnabé (2). »

En outre : « L'épitre de saint Paul aux Hébreux, quoique
recue dans 'Orient, ne fut pasadmise dans ICQF"II:ES latines avant
le temps de saint Jérome. Saint Irénée oun aﬂ’rmc pas ou nie
quelle soit de saint Paul. Tertullien I'attribue & saint Barnabé.
Caius Pexclut de saliste. Saint Ilippolyte nel'admet pas. Saint Cy-
prienn’en dit rien. Il estdouteux quesaint OptatFaitacceptée (s).»

De plus, saint Jérome nous dit que de son temps , vers I'an
400, I'Eglise greeque rejetait PApocalypse,, mais que PEglise
latlm l'admettait.

De plus : « Le Nouveau Testament se compose de vingt-sept
livres, dont I'importance varie. De ee nombre, quatorze ne sont
mentionnés nulle part, si ec n’est de quatre-vingt & cent ans aprés
lamort de saint Jean. Parmi ces livressont les Actes des Apotres.
la seeonde épitre aux Corinthiens, celle aux Galates, celle aux
Colossiens, les deux aux Thessaloniciens et celle desaint Jacques.
Desautres treize, cing, & savoir : I'évangilede saint Jean, Pépitre
aux Philippiens, la premiére de Thimothée, celle aux Hébreux

(1) Authent. N. T., p.237.
(2) Suivant Less.
(3) Tracts for the Times, n° 83, p. 78.



L

-
et la premiére épitre de saint Jean, sont eités par un seul éeri-
vain durant la méme période (1).» v

Sur quoi done recevons-nous le Canon tel quiil vient & nous, |
si_ce n'est sur lautorité de 'Eglise des quatriéme et cinquieme |
siceles? L'Eglise de cette époque déeida elle ne porta .]')aa
seulement témoignage, mais elle jugea les témoignages anté- |
rieurs — clle déeida, disons-nous, que certains livres faisaient |
autorité. Nous recevons cette décision comme yraie, ¢'est-a-dire
que nous appliquons & un cas particulier la doctrine de son infail- |
libilité. En proportion que les cas dans lesquels nous sommes |
obligés de nous en rapporter a ses déeisions se multiplient, nous
approchons, en fait, de la croyance qu'elle est infaillible.

5° Au commencement du quinziéme siccle, le concile de |
Constance déeréta que « quoique dans I'Eglise primitive, le
sacrement » de 'Eucharistie « fut recu par les fidéles sous les
deux espéces, eependant, afin d'éviter eertains dangers et scan-
dales, on avait, avee raison, introduit I'habitude qu'’il serait re¢u
sous chacune des espéces par les conséerateurs, et seulement
sous I'espéce du Pain par les laics, puisque. 'on doit croire trés-
fermement quele corps et le sangde Jésus-Christ sont réellement:
contenus aussi bien sous I'espéee du Pain que sous celle du Vin,
ct qu'on ne saurait douter de cette vérité. »

,Maintenant il s’agit de savoir si la doctrine posée et mise en
pratique dans I'usage sanetionné ici, ¢tait acceptée par I’Eglisc
primitive, et si elle peut étre regardée comme un juste dévelop-
pement de ses principes et de ses pratiques. Je réponds qu'en
partant de la présomption que le concile a raison, ce que nous
devons supposer ici, nous trouverons asscz de raisons pour le
défendre, et serons satisfaits de déeider la question par laffir-
mative ; nous arriverons- facilement & cette eonclusion : que la
communion est licite sous 'une et I'autre espéce, ehacune d'elles
transmettant le don entier du sacrement.

L’Eeriture nous fournit deux exemples de ce qui peut étre
raisonnablement regard¢ comme 'adininistration du Pain sansle |

(1) Tracts for the Times, n° 83, p. 80.




— 175 —

Vin; 4 savoir, celui méme donné par Notre-Seigneur a ses deux
d1<c1ples sur la route d Emmaiis, et laconduite de saint Paul sur
la mer durant la tempéte. En outrc, saint Lue parle des premiers
Chrétiens comme continuant & vivre d’apres la doctrine et dans
la confraternité des apotres, en « rompant le pain et en priant,»
sans faire aucune mention du Calice. De plus, saint Paul dit
que « quiconque mangera ce Pain ou boira ee Calice du Seigneur
indignement , sera coupablc du Corps ct du Sang de Notre-
Seigneur.» Ettandis quiil dit seulement le « calice dc bénédiction
que nous bénissons, » sans parler de la participation, il dit du
pain, « que nous rompons; »puis il continue : « Nous, quoi-
quédtant plusicurs, ne sommes qu'un pain et qu'un corps, car
| nous avons tous eu notre part & ce Pain unique, » sans que
| PApotre fasse mention du Calice.. Notre-Seigneur dit absolument
| de la méme maniére : « Celui qui me mange, vivra par Moi. »
| Plusieurs des types de la saintec Eucharistic tendent & mener
|4 la méme conclusion : tels sont 'Agneau pascal, la manne, le
|p pam de pmpoquon les sacrifices dont le sang était retiré, le
| miracle des pains, figures du pain seulement; L‘mdls que I'eau
du rocher et le sang s‘échappant du eoté dc Notre-Seigneur
correspondent au Vin sans le Pain. Les deux espéces sont repré-
sentées par d'autres types; ainsi la féte de Melchisédech, et le
miracle de la farine et de Ihuile d Elisée.

‘En outre,, il tait certainement d'usage dans I'Eglise primitive
de communier en certaines circonstances sous une seule espéee,
ainsi que nous l'apprennent saint Cyprien, saint Denys, saint
Basile, saint Jérome et autres Péres. Saint Cyprien, par exemple,
| parle de la communion donnée & un enfantsous l'espéce du Vin,
et & une femme sous celle du Pain. Saint. Ambroise parle de
‘ison frére, qui dans un naufrage enveloppa le pain dans un
- moucholr etlattacha autour de son cou. II'n’est guére permis de
' <upposer que les moines et les ermites dans le désert aient été
d'ordinaire en possession du Vin consacré aussi bien que du
‘Pain. D'aprés la lettre suivante de saint Basile, il _paraitque non-
‘ seulemcnt les moines, mais que tous les laics d Eg gypte commu-
maxpnt ordmalremem sous la seule espece du Pain. La personne




g, | .

a qui il répond, semble lui avoir demandé si, dans les tempg

perséeution, il était permls, en I'absence de prétre ou de diacre
de prendre la communion dans « notre propre main, » ¢ qul
indique qu'il s'agit évidemment du Pain. 1l répond, en garda
un silence complet sur le Calice, que cela peut étre justifié p

faute, dit-il, car un long usage nous fournit des exemples quf
sanctionnent cette pratique. Tous les moines qui vivent dans
désert ot il n'y a pas de prétres, gardent la communion chd
cux et la recoivent d’cux-mémes (&g’ éxvran) A Alexandrie et ¢
Egypte, en général, chaque laic posséde la communion dans
maison, et quand il le veut il la recoit de lui-méme. Lorsque §
prétre a une fois eélébré le sacrifice et donné la communio
celui qui I'a emportée et qui ensuite s'en nourrit (-haque jou
doit raisonnablement penser qu'il la recoit de celui qui la Tuif
jadis donnée et qu'il y participe avee lui (1).» On peut ajou i
qu'au commencement de la lettre il avait parlé de la commu
sous les deux espéces, en disant que ¢’est une chose « bonne
profitable. »

Nous avons ici I'usage de Pont, d'Egypte, d'Afrique ct (
Milan. Nous pouvons y ajouter I'Espagne, siun auteur mode
nous donne d'une maniére exacte le sens d'un canon cspagnol('

(1) Ep. 93.

(2) Voir Concil. Bracar. ap. Aguirr. Concil. Hisp., t.1I, p. 676. Il n'est
clair que le Calice ne fut pas administré en méme temps, mais d’aprés la ten
de ce premicr canon dans les actes du troisiéme concile de Braga, quu condl
Topinion que I'hostie doit étre trempée dans le calice, nous n‘avons aue
doute que le Vin ne ft pas offert aux laics. L'histoire n'a pas & s’occupers
certains points de doctrine se trouvent ou non dans I'Ecriture; tout ce qu'
a & faire est de suivre religicusement ses guides, de ne rien supprimer ni i
mer par partialité, — Dunham. Hist. of Spainand Port., vol. I, p. 204. Si
complemento communionis signifie simplement dans le canon « ponr le Calice’
du moins il est parlé du Calice comme d’un complément ; la méme mani
de voir se retrouve dans la « confirmation de 'Eucharistie » dont il est p
dans la vie de saint Germain. Voir la vie des Saints anglais, n° 9, p. 28.

(3) Niceph., Hist., xvi1, 43 Renaudot cependant nous parle de deux évéq’
au moment ou le schisme a été enfin déraciné. Patr. Al. Jac., p. 248, Maisf
avaienté1é consacrés par des prétres, p. 1435,



RIS

dévéques, gardaient le Pain que leurs derniers prétres avaient

| consacré, et le distribuaient par miettes chaque année, & Paques,

pour la communion.

Mais l'on peut dire que, « aprés tout, ¢'est une mesure si
hasardée et si terrible de priver aujourd’hui les chrétiens de
la moiti¢ du sacrement, qu'en dépit”de ces précédents, T'on a
besoin de quelque garantie pour concilier I'esprit & cet usage.
Il a pu se rencontrer des circonstances dont nous ne savons rien,
qui ont amen¢ saint Cypricn ou saint Basile, ou, avant eux,
les chrétiens apostoliques & retrancher une partie du sacrement;;
mais on ne saurait dire qu’il y a sécurité pour nous a le faire,
parce quil y avait sécurit¢ pour eux. » Une garantie est
certainement néeessaire , et cette garantie se trouve préeisé-

| ment dans Tinfaillibilit¢ de I'Eglise. Si nous pouvons avoir
L implicitement confiance en elle, rien dans cette preuve n’auto-

rise & élever d’objection contre sa déeision dans ce cas, et notre

difficulté¢ diminue en proportion que nous trouvons que nous
q

pouvons davantage nous en rapporter & clle. Ajoutons, néan-

| moins, que les plus jeunes enfants, & unc certaine époque,

étaient admis & recevoir 'Eucharistie, du moins avee le Calice.
Sur quelle autorité les exclut-on maintenant de la réception du
Vin et méme du Pain? Saint Augustin regardait cet usage
comme ayant une origine apostolique, et il s'est continué dans
10ccident jusqu’au douziéme siccle. II est encore en vigueur
de nos jours dans 1'Orient, chez les Grees, les Grees-Russes,
les diverses églises monophysites, ct cela sur la raison de sa
presque universalité dans I'Eglise primitive (1). Est-ce une
moindre innovation de priver les enfants de participer au Calice
que de les éloigner tout 4 fait de la communion? Nous aceep-
tons cependant sans scrupule la derniére privation. Il est plus
sur dacquiescer 4 un changement avec une autorité que sans
elle; plus sir, quand on eroit I'Eglise infaillible , que lorsqu’on
pense qu'elle peut errer.

(1) Voir Bingh. Ant., xv, 4, § 7, et I'Hist. de Fleury, xxvi, 50, note 9
{de la traduction angl.).




— 178 —

4° Les principaux témoignages quinous restent de'existence
de l'autorité papale, dans les trois premiers siéeles, ont
briévement mentionnés dans le ehapitre qui forme notre intro-
duction. Le plan de Touvrage nous a foreé, ici comme dans
d'autres cas, & poser tout d’abord 2 qui devait étre repris ply
tard, et a fractionner ee qui doit ¢tre considéré dans
ensemble.

En vue, done, dg fournir un autre ¢claircissement de
méthode logique particuliére sur laquelle j’ai insisté, nous allon
examiner I'état ou la base des preuves que l'on peut trouve
dans les cing premiers siécles en faveur de la suprématie di
Saint-Siége. Nous ne les examinerons pas et ne les établiron
pes d'une maniére minuticuse, mais nous en dirons assez pou
montrer comment les siéeles anténieéens peuvent étre vus a
clarté des siccles qui ont suivi le concile de Nicée, tandis que les
protestants ne voient dans les derniers que I'obscurité et I
confusion des premiers. k

La question est celle de savoir s'il n'y eut pas dés le premie
siécle un certain élément & T'eeuvre ou en existence qui, po
une raison ou l'autre, ne s’est pas montré d'abord a la superfic
des affaires ecclésiastiques , et dont les événements du quatriém
siccle sont le développement ; puis, ensuite, si la preuve ¢
I'existence de cet ¢lément et de son action que I'on trouve dan
les premiers si¢cles, qu'elle soit grande ou petite, n’est pa
justement telle qu'elle devait se présenter dans une pareill
hypothése.

Il est vrai, par exemple, que saint Ignace garde le silene
dans ses ¢pitres au sujet de I'autorité du pape ; mais si eét

active, il n'est pas si difficile de rendre compte de ce silenef
que de celui gardé par Sénéque ou Plutarque sur le Christia
nisme méme, ou de celui de Lucien sur le peuple romain. 8

Saint Ignace exposait sa doctrine suivant le hesoin. Tand
que les apotres étaient sur la terre,, il n'y avait i faire apparaiti
ni évéques ni pape; il ny avait pas de degrés dans leur pn"
sance, puisqu'elle était exercée par les apotres. Avee le temj



— 179 —

lla puissance de I'évéque s’est d’abord manifestée, et puis ensuite
t venue celle du pape. Quand les apotres ont été enlevés 2 la
erre, le Christianisme ne s’est pas tout d’abord fractionné ;
rcependant des localités séparées pouvaient commencer 4 étre la
iseéne de dissensions intérieures, et un arbitre local devenait en
lconséquence nécessaire. Les chrétiens d'une Eglise ne discutaient
‘pas encore avec les chrétiens du dehors; ils se querellaient
seulement ehez eux, parmi eux-mémes. Saint Ignace a appliqué
au mal le reméde convenable. Le Sacramentum unitatis fut
admis de tout le monde. Le mode de son accomplissement et les
imoyens de D'établir pouvaient varier suivant 'occasion ; la
{détermination de son essence, de son siége et de ses lois devait
iétre la conséquence graduelle d’'une nécessité graduelle.
| Ceci est naturel, et nous voyons des cas semblables se présenter
! ous les jours. Il arrive souvent dans une querelle ou un procés
que ['on invoque les dispositions de la loi, et I'on arrive par suite
[aux résultats les plus inattendus. Les prérogatives de saint
[Pierre devaient rester a I'état de lettre-morte jusqu'a ce que la
i
]
|
b
s
|

!
/
!
»

complication des affaires ecclésiastiques {it naitre la cause de les
revendiquer. Tandis que les chrétiens n’avaient « qu’un eceur
Bt qu'une ame, » elles pouvaient rester en suspens ; amour
dispense des lois. Les ehrétiens savaient qu'ils devaient vivre en
unité, et ils étaient en unité. Savoir en quoi consistait cette unité,
usqu'ou ils pouvaient aller en la conservant telle qu'elle était,
quel fut enfin le point ou elle se rompit, était une recherche
siseuse et importune. Des parents vivent souvent ensemble
dans une heureuse ignoranee de leurs droits respeectifs et de leur
avoir , Jusqu'a ee qu'un pére ou un époux meure ; alors ils se
trouvent, malgré leur volonté, avoir des intéréts séparés, et il
leur faut suivre des voies divergentes; ils w'osent pas bouger
ans prendre conseil d'un homme de loi. On congoit encore eet
ftat chez une corporation ou une université, qui suit pendant
Hes siccles la routine des affaires qui lui sont soumises ; ses
tnembres conservent entre eux leur bonne intelligence ; leurs
tatuts sont presque une lettre-morte, sans précédents pour les
expliquer. Les droits et les fonctions de ses diverses classes de




— 180 —

membres peuvent rester sans étre définis, jusqu'a ee que, reje
tout & eoup par la force des circonstances sur la question de s
caractére formel, comme corps politique, elle soit en consé-
quence obligée de développer les rapports des gouvernants
des gouvernés. Les Regalia Petri pouvaient dormir, de mé
que la puissance d'un chaneelier a sommeillé, non pas comme
une chose surannée, ear ces droits n’avaient jamais été exereés;
mais comme un privilége mystérieux qui étaitincompris, comm
une prophétie qui n'était pas encore arrivée a son accompliss
ment. Pour saint Ignace, parler des papes quand il s'agissai
seulement de ce qui regardait les évéques, e'eut été comme
I'on envoyait une armée pour arréter un voleur. La puissane
de I'évéque venait de Dieu, et celle du pape ne pouvait venir de
plus haut; il était le représentant de Notre-Seigneur et avait|
une charge sacramentelle ; je parle, non de sa sainteté intrin:
séque , mais de ses devoirs. b
Ainsi, quand I'Eglise fut livrée a ses propres ressourees, les.
troubles locaux donnérent d’'abord lieu aux évéques d’exereer
leur autorité, et ensuite les troubles généraux appelérent cel
des papes. L'on n'avait pas et I'on ne pouvait pas débattre s
¢était ou non nécessaire pour étre catholique de se trouver
communion avec le pape avant qu'il se fut présenté un cas ol
cette communion et ét¢ suspendue. Que saint Ignace n'éeri %
pas aux Grees d’Asie sur les papes, ce fait ne présente pas ul
plus grande difficult¢ que de voir saint Paul ne pas parler
évéques en éerivant aux Corinthiens. La difliculté qui s'éléve
de ce que lasuprématie papale n’était pas formellement reconnu
au deuxi¢me sicele, est moindre que de voir la doctrine de Is
sainte Trinité¢ n'étre formellement reconnue qu'au qualriénﬁ
Aucune doctrine n’est définie avant d'étre violée. o
De la méme maniére, il était naturel pour les chrétiens de
s diriger en matiére de doetrine par le guide d'une tradition
purement flottante et en quelque sorte endémique, tandis que
eette tradition était récente et forte. Mais & mesure qu'elle est)
devenue languissante ou que ses anneaux se sont rompus , il af
été nécessaire de remonter i ses sources particulicres : d'abord)

i



— 181 —

aux siéges apostoliques, et ensuite au siége de saint Pierre.
Drailleurs , un lien international et une autorité commune ne
pouvaient étre consolidés, en supposant que I'un et I'autre
| existassent d’une manicre certaine , lorsque les perséeutions
étaient en vigueur. Si la puissance impériale arréta le dévelop-
pement des conciles , elle servit aussi & retenir le pouvoir de la
papauté. Le symbole et le canon, de la méme maniére, restérent
I'un et autre indéfinis. Le Symbole, le Canon, la Papauté, les
Conciles cecuméniques , commencérent & paraitre sous leur
véritable forme aussitot que le pouvoir temporel relacha 'oppres-
sion tyrannique sous laquelle il tenait I'Eglise. De méme qu'il
| était naturel que son pouvoir monarchique se manifestat lorsque
IEmpire est devenu chrétien, ainsi il était naturel qu'un déve-
loppement ultérieur de ce pouvoir eut lieu quand FEmpire a
succombé. En outre, quand la puissance du Saint-Siége com-
menca 4 s'exercer, le trouble et les collisions en furent la
conséquence nécessaire. 11 a été dit du Temple de Salomon ,
«que ni marteau, ni hache, ni aucun outil de fer ne furent
entendus sous sa voute pendant qu'on le construisait. » Cest
ld un type de I'Eglise céleste : il en fut autrement avee I'Eglise
dici-bas, soit qu’on la prenne sous les papes ou sous les apotres.
Dans I'un et l'autre cas, il s'agissait de définir une nouvelle
puissance , de méme que saint Paul avait a discuter ¢t méme a
lutter pour défendre son autorité d’apotre, et qu'il enjoignait a
saint Timothée , comme évéque d'Ephése, de ne se laisser
mépriser par personne , ainsi on ne saurait dire que les papes
ont été ambitieux parce qu'ils n'ont pas établi leur autorité sans
luttes. 11 était naturel que Polyerate fit de Topposition 4 saint
Victor, et naturel aussi que saint Cyprien exaltat le siége de
aint Pierre, et que cependant il lui résistit quand il a pensé
qu'il allait au dela des limites de sa puissance. Plus tard, il était
naturel que les empereurs se soulevassent d'indignation contre
lui, et naturel aussi d'un autre coté que le Saint-Siége prit,
vec une puissance plus jeune , une plus haute position que celle
qu'il avait eue avee une puissance plus ancienne, qui avait pour

BisLiorn. mist. 6° ANNEE. I OUVR. 16



.
— 182 — .

elle 'hommage du temps. Nous pouvons sans répugnance suivre
Barrow , excepté cependant dans ses imputations sur les
motifs qu'il préte aux souverains pontifes. « Dans les premiers
temps, dit-il, lorsque les empereurs étaient paiens, les préten-
tions qu'ils (les papes) élevaient étaient en rapport avee leur
condition ; elles ne pouvaient aller bien haut; ils n'étaient pas
alors si fous que de prétendre a une puissance temporelle ; leur
part d'éminence spirituelle les contentait. »
~ Nous lisons dans un autre passage : « L’état de la primitive
Eglise n’admettait pas facilement une pareille souveraineté uni-
verselle, car clle consistait en petites congrégations lices d'une
maniére incohérente , et répandues ca et la dans des localités
tres-¢loignées les unes des autres, et par conséquent incapables
d’étre organisées en une société politique ou d’étre gouvernées
par un chef, surtout & cause de leur pauvreté et des perséeu-
tions sous lesquelles elles étaient écrasées. Quel recours conve-
nable pouvaient avoir & Rome, pour leur direction, quelques
chrétiens malheureux qui vivaient dans 'Egypte, I'Ethiopie, la
Parthie , I'Inde, la Mésopotamie , la Syrie, I'Arménie, la
Cappadoce et autres pays? » i
Ailleurs : « Il n'était aucun point de doctrine avoué par les
chrétiens qui fut plus propre & offenser les paiens et & exciter
leur jalousie contre notre religion que celui qui établit une
puissance d’'une si vaste ¢tendue et d'une si grande influenee,
Aucune nouveauté ne pouvait étre plus surprenante et plus sai-
sissante que la création d'un empire universel sur les consciences
et les pratiques religieuses des hommes. Cette doctrine ne
pouvait étre que trés-apparente et trés-éelatante dans la pratique
ordinaire; il est prodigicux que les paiens ne se soient pas
hautement réeriés contre elle , » €’est-d-dire si elle eut été alors
en opération. 11 dit encore : « Il est tout & fait extraordinaire
que dans les controverses soutenues par les Péres contre les
hérétiques, les Gnostiques , les Valentiniens, ete., cte., ils
n'aient pas, méme de prime abord, invoqué et pressé la sentence
du pasteur et du juge universel, comme un argument conclusif
de la derniére évidenee, comme la méthode la plus efficace et



— 185 —

la plus décisive de les convainere et de leur imposer silence. »

Une derniére citation : « Les papes eux-mémes ont modifié
leurs prétentions et varié leur style suivant les différentes cir-
constances de temps et leur diversité de caractére, de desseins
et d'intéréts. Dans la prospérité et quand il y avait avantage ,
lorsquiils pouvaient le faire avee séeurité, les papes allaient
jusqu'a parler haut et prenaient beaucoup sur eux; mais lors-
qu'ils étaient faibles ou quiils eraignaient une contradiction

| puissante, les papes, méme les plus hardis, parlaient avec
| modération et soumission (1). »

Aprés tout, en supposant la puissance papale divinement
instituée et néanmoins, dans le principe, plus ou moins
endormie , il serait impossible de tracer une histoire plus
probable, qui répondit mieux a cette hypothése, que eelle qui
ressort de la controverse soulevée de sicele en sicele sur la
suprématie papale.

On dira que tout ceei est une théorie. Certainement, ¢'en est

|une; ¢’est une théorie pour rendre compte des faits tels quiils

se présentent dans I'histoire , pour rendre compte de ce qui
nous est dit de I'autorité papale dans les premiers temps, et pas

davantage. Cette théorie est destinée & concilier ce qui a ¢été
constaté sur ee sujet avee ee qui ne I'a pas été, et, le point

| principal , a lier les paroles et les actes de I'glise anténiecenne

avee la probabilité préexistante d'un principe monarchique dans
le plan divin et sa réalisation dans le quatri¢me si¢ele, qui nous

| fournit une présomption pour les interpréter. Tout dépend de

la foree de cette présomption. En supposant qu'il y ait dailleurs
de bonnes raisons pour dire que la suprématie papale est une

| partie du Christianisme , il n’est rien dans I'histoire primitive

de I'Eglise pour le contredire.

Il reste & rechercher en quoi consiste cette présomption? Elle
se divise , comme je l'ai dit, en deux partics, la probabilité
préexistante de la papauté, et I'état de I'glise aprés le concile

| de Nicée. Nous avons inévitablement touché a la premiére dans

(1) Pope’s Suprem., édit. 1836, p. 26, 27, 187,171, 222.

P ———

—



— 184 — b

cc qui prcculc Notre raison pour 'anticiper est le besoin abso]‘
d’'une ])UISS{IIICL monarcluquc dans I'liglise. Blakstone a exprimé
le principe, pour ce qui regarde le pouvoir royal, en une phrase

citée dans ee qui précéde. Un corps politique ne peut pas

exister sans un gouvernement, et plus étendu est le corps, plus
concentré¢ doit étre le gouvernement. Si toute la ehirétienté doit
former un royaume , un chef est essentiel ; ¢’est du moins I
T'expérience de dix-huit cents ans. A mesure que I'Eglise revét
une forme, la puissance papale se développe, et partout ou I'on
a renoncé au pape, la déeadence et la division en ont été les
conséquences. Nous ne connaissons d'autre moyen de conserver
le Sacramentum unitatis que davoir un centre dunité ; les
nestoriens ont eu leur Catholicus; les luthériens de la Prusse
ont leur sur-intendant-général; les indépendants, méme, 4 ee:
que je erois, ont eu dans les missions leur surveillant. L'Eglise’
d’.\ngluern nous fournit un exemple remarquable de cette
doctrine. A mesure que son horizon s'est découvert, et que sa
communion s'est étendue, le siége de Cantorbéry est devenu le:
centre naturel de ses opérations. Il étend en ee moment sa
juridiction dans la Méditerranée, & Jérusalem, dans I'Indoustan,
dans I'Amérique du Nord, aux antipodes. Il a été 'organe des:
communications, quaid un premier ministre a foreé I'Eglise &
une nouvelle répartition de ses propriétés , ou qu'un souverain:
protestant a voulu la faire entrer en relations amicales avee sa.

propre communion, Cest vers Cantorbéry que se sont tournés
les regards dans les moments de perplexité; clest la que des

dd!‘LSb(‘,h ont été présentées et .que des pétitions ont été envoyées.
De I émanent les décisions Iégales ; les déelarations faites en
parlement, les lettres, les interventions particuliéres qui facon=
nent les destinées de 'Eglise et exercent sur les dioeéses séparés:

l'influence qui les remue. Il doit en étre ainsi; une Eglise ne

peut pas se passer d'un pape. Nous avons sous nos yeux le:

v 30 Haa oo . . N
procédé de centralisation par lequel le Siége de saint Pierre est
devenu le chef souverain de la chrétienté. )

Si telle est la nature de la question qui nous occupe, il est |

impossible , si nous pouvons parler ainsi avee révérence, qu'une




— 185 —

sagesse infinic qui, en décrétant I'élévation d'un empire uni-
versel, a vu la fin des choses dés leur commencement, n'ait
pas déerété le développement d’une autorité souveraine.

On doit ajouter & cela la probabilité générale , montrée dans
le chapitre préeédent, que tous les vrais développements de
doctrine et de pratique qui ont été permis, et celui-ci dans le
nombre, ont été divinement approuvés; et, en outre, la pro-
babilité particuliére en faveur de Iexistence , quelque part,
d'une autorité infaillible en matiére de foi.

D’un autre ¢oté, eomme partie correspondante i ces antiei-
pations, nous rencontrons dans I'Ecriture certaines énonciations
plus ou moins obscures et ayant besoin d'un commentaire, qui
sont invoquées par le Saint-Siége comme ayant leur accomplis-
sement en lui-méme. Telles sont ces paroles : « Tu es Pierre,
et sur cette pierre je batirai mon Eglise ; les portes de I'enfer
ne prévaudront pas contre elle; je vous donnerai les clefs du
royaume des cicux. » Nous avons encore : « Paissez mes agneaus,
paissez mon troupeau ; » et, « Satan a désiré vous avoir ; jai
prié pour vous, et quand vous serez converti, raffermissez vos
fréres. » Telles sont aussi quelques autres indications du dessein
deDicu en ce qui regarde saint Pierre, indications trop faiblesen
elles-mémes pour qu’on insiste sur chacune d’elles en particulicr,
mais qui n'en ont pas moins une puissance de confirmation.
Ainsi, le nouveau nom qu'il a recu, sa marche sur la mer, sa
péche miraculeuse dans deux circonstances, la prédication de
Notre-Seigneur de dessus sa barque, et le fait quaprés sa
résurrection cest  lui qu'il apparait le premier.

On doit observer, en outre, qu'une promesse semblable fut
faites & Juda par le patriarche Jacob : « Tu es eelui que tes
fréres glorifieront ; le seeptre ne sortira pas de Juda avant que
le désiré des nations n'arrive. » Cependant cette prophétie fut
peut-étre huit cents ans avant de s'accomplir, et, durant cette
longue période, nous n'entendons dire que peu de choses ou
rien de la tribu descendue de lui. De la méme maniére, « sur
cette pierre je batirai mon Eglise, » « je vous donne les clefs, »
« paissez mon troupeau , » sont non-seulemcm des préceptes,



— 186 —

mais encore des prophéties et des promesses; promesses qui
devaient étre accomplies par celui qui les a faites, prophéties
qui devaient étre interprétées par I'événement, par I'histoire,
c'est-d-dire eelle des quatriéme et cinquicme sic¢eles, quoiqu’elles
cussent recu un accomplissement particl, méme dans la période
antérieure , et qu'elles aient eu un développement encore plus
beau dans le moyen ége.

Par exemple, nous avons vu dans un des chapitres préeédents
que saint Cyprien donne au Siége de Rome le nom de Cathedra
Petri, et Firmilien porte meéme témoignage que le Siége de
Rome revendiquait ee titre. Puis dans les quatricme et cinquiéme
siceles , ce titre et ses résultats logiques deviennent apparents.
Ainsi, saint Jules, qui était pape durant la persécution de saint
Athanase (342), fait par lettres des remontrances au parti
d’Eusébe de ce quil « agissait sur sa propre autorité comme il
lui plaisait. » Et ensuite , ainsi qu'il le dit, « désirant obtenir
notre concours dans ses décisions , quoique nous n'ayons jamais
condamné Athanase. Les constitutions de saint Paul, les tradi-
tions des Péres, n’ont pas donné la direction que vous suivez;
c'est une nouvelle forme de procédure, une nouvelle pratique...
Je vous signifie ce que nous avons recu du bienheureux apotre
Pierre , et je ne vous aurais pas éerit ceci , jugeant que ces
choses sont manifestes & tous les hommes,, si ces manicres d'agir
ne vous eussent ainsi troublés (1). » Saint Athanase, en conser-
vant cette protestation, lui a donné sa sanction. Nous trouvons
en outre quil y est fait allusion par Socrate, et sa version a
d’autant plus de force , qu'elle se trouve inexacte dans ses
détails , circonstance qui montre qu'il ne I'a pas empruntée i
saint Athanase : « Le pape Jules, dit-il, répondit qu'ils avaient
agi contre les canons, parce qu'ils ne I'avaient pas invité & un
concile , la régle de I'Eglise portant que les églises particulicres
ne doivent pas faire des canons contre la volonté de I'Evéque de
Rome. (2). » Sozoméne nous dit : « C'était une loi sacerdotale

(1) Athan, Hist. Tracts Oxf., t. II, 86.
(2) Hist, , 11,17,




— 187 —

lde déelarer nul tout ce qui était fait eontre la volonté de I'évéque

des Romains (1). » D'un autre coté¢, les hérétiques mémes

auxquels saint Jules résiste sont obligés de reconnaitre que
ome était « 'Ecole des Apotres et la Métropole de 'orthodoxic
lepuis le commencement ; » et deux de leurs chefs (évéques

{['Qccident) rétractérent quelques années plus tard leur hérésie
evant le Pape dans les termes d’une humble confession.

Un autre pape, saint Damase, dans sa lettre aux évéques
['Orient contre Apollinaire (582), appelle ces évéques ses fils.
« En payant, dans votre charité , la révérence due au Siége
postolique, c’est vous-mémes , trés-honorés fils, qui en profi-
erez : car, placés, comme nous le sommes , au sein de cette
ainte Eglise,, dans laquelle le saint Apotre a siégé et a enseigné,
pous avons A diriger le gouvernail auquel nous avons suceédé.
\éanmoins nous confessons que nous sommes bien indigne de

et honneur; c'est pourquoi nous étudions comme nous le
vons, afin de nous rendre capable d’atteindre la gloire de sa
ainteté (2). » « Je parle , dit saint Jérome au méme saint
mase , avee le successeur du pécheur et le disciple de la
ix. Ne suivant d'autre chef que Jésus-Christ, je suis en
ommunion avec Votre Sainteté, c'est-d-dire avee le Siége de
ierre. Je sais que sur cette pierre I'iglise est batie. Quiconque
angera 'agneau hors de cette maison est un profane ; eelui qui
sera pas dans 'arche de Noé périra quand le flot 'atteindra (). »
Ssaint Basile supplie saint Damase d'envoyer des arbitres pour
écider entre les Eglises de I'Asie Mineure, ou au moins pour
ire un rapport sur les auteurs de leurs troubles, et indiquer le
arti avee lequel le Pape serait en communion. « Nous ne
emandons en aucune facon quelque chose de nouveau ,
ntinue-t-il , mais ce qui était d’'usage avee les hommes sages

religieux des premiers temps, et ce qui I'est surtout avee
0Us; car nous savons par la tradition de nos péres, aupreés de
Ul nous nous en sommes informés , et par ec que nous

(1) Hist., 111, 10,
2) Theod., Hist., V, 10.
(3) Constant , Epp. Pont., p. $46.




— 188 —

apprennent les éerits encore conservés parmi nous, que Denj
ec bienheurcux évéque, envoya, tandis quiil brillait parmi v
par son orthodoxie et I'éclat de ses autres vertus, des lettres
visite & notre ¢église de Césarée et des lettres de consolatio
nos péres, avee des rancons pour tirer nos fréres de la captivit
De méme, Ambrosiastre, pélagien dans sa docetrine, ce qui n®
pas en question ici, parle de « I'iglise, maison de Dieu, d
le gouverneur, dans ce temps, est Damase (1). » « Nous porto
dit un autre pape saint Sirice (385), le fardeau de tous
qui sont chargés ; ou plutot c'est le bienheureux apotre Pie
qui le porte en nous, lui qui, comme nous en avons confiang
nous protége et nous défend en toutes choses, nous, les hériti
de son gouvernement (2). » Saint Sirice est & son tour confir
par saint Optat. « Vous ne pouvez nier que vous savez, dit
dernier & Parménien le donatiste, que dans la ville de Rome
siége épiscopal a d’abord été conféré a Pierre, sur lequel Pier
le chef des Apotres, s'est assis... Siége avec lequel il a
ordonné que l'unité serait conservée partout, de peur que
autres apotres ne soutinssent la prééminence de leurs siég
respeetifs 5 afin que celui qui éléverait un second siége o
ce Siége particulier (singularem) fit aussitot déelaré schi
tique et pwhcur. Cest pourquoi ce Si¢ge unique (unicam), 4
est la premicre des prérogatives de I E "‘llSC, a été d’abord ocets
par Pierre; a Pierre a succédé Lin; & Lin, Clément
Clément, ete., ete., A Damase, Sirice, qui nous est aujourdl
associé (socius), et par lequel le monde entier est, dans le
de communion, d'accord avee nous par I'échange de lettres
paix (s). »

Un autre pape s'exprime ainsi : « Nous consultons avec si
et convenance I'arcana de la dignité apostolique, dit saint In
cent au concile de Miléve (/1-17), la dignité de cclui sur qy
en dehors des autres choses, pése le soin de toutes les Eglis.
suivant la forme de Iancunnc régle que vous connaissez a

(1) Tim., I, w1, 1%, 15,
(2) Constant , p. 624,
(311, 3.



!‘[.*
— 189 —

hien que moi , et qui a toujours été conservée par le monde
entier (1). » Ici le Pape fait appel, pour ainsi dire, & la régle de
saint Vincent ; tandis que saint Augustin porte témoignage qu'il
noutrepasse pas ses prérogatives; car, en rendant compte de
cette lettre et d'une autre, il dit : « Il (le pape) nous a répondu
sur toutes ces choses, ainsi qu'il convenait & un évéque du Siége
apostolique (2). »

Saint Célestin, pape (425), dit aux évéques d'Ilyrie : « Nous
éprouvons une sollicitude partieuli¢re pour toutes les personnes
a qui Jésus-Christ nous a imposé, dans le saint apétre Pierre ,
l]a nécessité de nous intéresser, quand il Iui a donné les clefs
pour ouvrir et fermer. » Saint Prosper, son contemporain ,
confirme ses paroles quand il appelle Rome : « Le Siége de
Pierre, qui, étant pour le monde la téte de I'honneur pastoral,
posséde par la religion ce quil ne posséde pas par les armes. »
Saint Vincent de Lérins les confirme aussi quand il appelle le
pépe : « Le chef du monde entier (3). »

« Le bienheureux Pierre, dit le pape saint Léon (440), na
pas abandonné le gouvernail de I'Eglise quil avait entre les
mains..... Sa puissance est pleine de vie et son autorité est
prééminente dans son siége (4). » « Ce caractére incbranlable
quil a recu de Jésus-Christ lorsqu'il fut fait Pierre a aussi été
communiqué a ses hérétiers (3). » De méme que saint Athanase et
les Eusébiens, par leurs témoignages contemporains, confirment
lautorité de saint Jules; saint Jérome, saint Basile et Ambro-
siastre celle de saint Damase; saint Optat celle de saint Sirice ;
saint Augustin celle de saint Innocent ; saint Prosper et saint
Vineent celle de saint Célestin ; ainsi saint Pierre Chrysologue et
le concile de Chaleédoine confirment I'autorité de saint Léon. «Le
bienheureux Pierre, dit le Chrysologue, qui vit et préside dans
son propre siége , donne la vérité de la foi & ceux qui la cher-
| chent (). » Le concile cccuménique de Chaleédoine s'adressant

(1) Constant, p. 896, 106%.
2) Ep. 185. 2.

(3) De Ingrat. 2, Common. 41.
(4) Serm. de Nat., u, 3.

(8) Ibid., v, 4.

(6) Ep. ad Eutych, fin.




— 190 —

a saint Léon touchant Dioscore, évéque d'Alexandrie, s'exprimig
ainsi : « Il pousse sa folie méme contre celui & qui la garde du
vignoble a é1¢ confiée par le Sauveur, c’est-d-dire contre Votr
Sainteté apostolique (1). » L'exemple de saint Léon reviendrs
dans un autre chapitre.

Les actes que nous fournit le quatriéme si¢ele parlent auss)
fortement que les paroles de ses éerivains. Nous pouvons nou;

eontenter ici de ce (1u'admct Barrow, auteur que nous avon
déja cité :

« La puissance du Pape, dit-il, s’était beaucoup acerue pa
I'importunité des personnes condamnées ou chassées de leu
places, avee raison ou & tort, par I'esprit de faction; car, n
trouvant pas de lieu de refuge qui leur donnat plus d’espérane
de réparation que Rome, clles s'adressaient souvent au Pape
qu'est-ce que les hommes ne feraient pas, et ot n'iraient-ils
pas quand ils sont dans la peine? Ainsi Marcion alla & Rome
ct supplia pour y étre admis en communion. Nous voyons auss
dans saint Cyprien que Fortunat et Felicissime ayant été con
damnés en Afrique, s'enfuirent & Rome pour chercher protee
tion; absurdité dont saint Cyprien ne se plaint pas. Ainsi nou
trouvons encore dans saint Cyprien que Martien et Basilide
rejetés de leurs siéges pour s'étre écartés de la profession chré
tienne, s'enfuirent auprés de saint Etienne pour implorer secou
et étre réintégrés. Ainsi Maxime le Cynique est allé 4 Rom
pour faire confirmer son élection & Constantinople. Ainsi Mareel,
repoussé pour hétérodoxie, se rendit & Rome afin d’obteni
une attestation d’orthodoxie, dont se plaint saint Basile. Ains
Apiarius, condamné en Afrique pour ses erimes, en appelle
Rome. D'autre part, Athanase, condamné avee une grand(l
partialité par le synode de Tyr; Paul et autres évéques expulsé
de lears sié¢ges & eause de leur orthodoxie; saint Chrysostome,
condamné et ehassé par Théophile et ses complices; Flavien,
déposé par Dioscore et le synode d'Ephése; Théodoret, con
damné par le méme concile, tous implorérent le secours d

(1) Concil. Hard., t.II, p. 636.

|



PO

P S-S A R S S ——————

—

— 191 —

Rome. Célidoine, évéque de Besancon, déposé pour erimes par
saint Hilaire d’Arles, se réfugia auprés du pape Léon. »

Nous trouvons ailleurs dans le méme auteur : « Nos adver-
saires nous opposent quelques exemples de papes se mélant de
la constitution des évéques; ainsi le pape Léon 17 dit qu’Anatole
obtint, « par la faveur de son assentiment, I'évéché de Cons-
tantinople. » On prétend que le méme pape a confirmé ['élec-
tion de Maxime d’Antioche. Cest lui qui éerit a I'évéque de

| Thessalonique, son vicaire, qu'il doit « confirmer les élections

des évéques par son autorité. » Il confirme aussi celle de Donat,
évéque d’Afrique : « Nous voulons que Donat préside le trou-
peau du Seigneur, a condition quil se rappellera de nous
envoyer un exposé de sa foi.... » Le pape Damase a confirmné
lordination de Pierre d’Alexandrie.

Nous lisons encore dans le méme auteur : « Les papes com-
mencérent au quatriéme siécle & pratiquer un tour adroit, trés-
avantageux a l'extension de leur puissance; ce tour consistait a
conférer a certains évéques, pour P'occasion ou d’'une maniére
permanente, le titre de vicaire ou licutenant, par lequel ils
prétendaient leur conférer une partie de leur autorité. Iis deve-
naient par la capables d’accomplir certaines choses, quiils
nauraient pu faire en vertu de leur puissance épiscopale ou
métropolitaine. A l'aide de cet expédient, ils mettaient ces
évéques sous une telle dépendance, quiils firent avancer dans
les provinces I'autorité papale en violant les anciens droits et les
vieilles libertés des évéques et des synodes. Ils faisaient ce qui
leur plaisait, sous prétexte dela vaste puissance qui leur avait
été communiquée, et ils ne négligeaient rien pour avancer la
cause de la papauté, dans la crainte d’¢tre déposés ou privés
de laffection de leur protecteur. Ainsi le pape Célestin mit
Cyrille & sa place. Le pape Léon nomma Anastase de Cons-
tantinople ; le pape Félix, Acace de Constantinople.... Le pape
Simplicius éerivait & Zenon, évéque de Séville : « Nous jugeons
convenable que vous soyez élevé par l'autorité de vicaire de
notre siége. » Ainsi, Sirice et ses successeurs instituérent les
¢véques de Thessalonique leurs vicaires dans le diocése d Tllyrie,



— 192 —

ou ils avaient pris une juridiction spéciale, parce qu'il faisai
partie de I'empire d'Occident. Le pape Léon y fait allusion er
ces termes, qui sont quelquefois interprétés a tort comme
s'adressant & tous les évéques, mais qui, en réalité, ne regardent
qu’'Anastase, de Thessalonique : « Nous avons confié & votrd
charité de nous remplacer, de sorte que vous étes appelé &
partager la sollicitude et non la plénitude de I'autorité. » Clest
ainsi que le pape Zozime confére cette méme prétendue puis-
sance vicariale & I'évéque d’Arles, ville qui était alors le siégﬁ
de I'exarque temporel des Gaules (1). »

I n'est guére nécessaire de citer, sur la suprématie papale,
des témoignages plus nombreux que ceux renfermés dans ces
passages. Toute la question se réduit a savoir si la vive lumiére
que répandent les quatricme et cinqui¢me si¢eles peut servir d
éclairer les vagues indices des siceles précédents.

SECTION V.
EXEMPLES PARALLELES.

Bacon est célébre pour avoir détruit Pautorité d'une méthode;
de raisonnement qui ressemble beaucoup a celle que ce chapitr.ei
a eu pour objet de recommander.

« Celui , dit-il, qui n’est pas exereé dans le doute, mais qui
avance en émettant des assertions et en posant lcls principes
qu'il regarde comme approuvés, reconnus et manifestes ; qui
accepte ou rejette toutes choses d’aprés la vérité posée dans ees
principes, suivant quelles cadrent avee eux ou leur sont
contraires, ecelui-la, dit-il, n'est bon qu'a embrouiller et a
confondre les choses avee les mots, la raison avee la folie, la
réalité avee la fable et la fiction ; mais il est incapable d'inter-
préter les ouvrages de la nature (2). » Bacon avait a appliquer
ces modes de raisonnement & ce qui serait une investigation
rigourcuse dans le domaine de la physique; et il pouvait bien

(1) Barrow on the Supremacy, ed. 1836, p. 263, 331, 384.
(2) Aphor. 5, vol. IV, p. x1, éd. 1815,



— 195 —

| les censurer sans cssayer, ce qui est impossible , de les bannir
de I'histoire , de la morale et de la religion. Les faits physiques
'} sont présents; ils sont soumis aux sens, et les sens peuvent
étre, d'une maniére satisfaisante, mis & I'épreuve, corrigés,
| controlés. Il est irrationnel de se fier a autre chose qu'aux sens,
| en ce qui est soumis aux sens. Pourquoi les sens nous sont-ils
donnés, si ce n'est pour remplacer des moyens d’information
moins certains et moins immédiats ? Quand les sens nous
manquent, nous avons, pour déterminer les faits, recours &
la raison ct & l'autorité ; mais nous eommencons avee les sens.
‘| Nous faisons des déductions, nous tirons des inductions , nous
| faisons des abstractions , nous partons des faits pour poser des
| théories. Nous ne commeneons pas par le doute et les eonjee-
| tures; nous regardons moins encore a la tradition des siécles
| passés ou aux décrets de maitres étrangers pour déterminer des
| choses qui sont dans nos mains et sous Nos yeux.
‘| Maisil en est autrement avece Lhistoire, dont les faits ne sont
| pas présents ; il en est autrement avec la morale, dont les
: phénoménes, plus subtils , plus concis, plus personnels aux
|| individus que d’autres faits, ne peuvent étre rapportés a aucun
| eriterium commun , & Taide duquel tous les hommes puissent
| les juger. Dans de pareilles sciences, nous ne pourrions, si
| nous le voulions, nous reposer sur de simples faits, parce que
| ces faits nous manquent. Nous devons faire de notre mieux avec
ce qui nous est donné , et regarder de tous cotés, afin d’obtenir
du secours de quelque endroit. Dans ces circonstances, opinion
| dautrui, la tradition des siécles, les preseriptions de l'autorité,
les présages, les analogies, les paralléles, toutes ces choses et
| dautres semblables, non, il est vrai, prises au hasard, mais
| choisies et passées au scrutin, comme la preuve qui nous vient
| des sens, devicnnent évidemment d'une grande importance.
De plus, si nous partons de eette hypothése quune Provi-
dence miséricordieuse nous a pourvu des moyens d’arriver,
dans des sujets divers, aux vérités qui nous concernent, quoique

. 13

| 4 laide dinstruments différents, la question se réduit alors &

BisLioTn. mist. 6° ANNEE. IF oUVR. 17




‘.'."I
= 194 —

savoir quels sont les instruments propres & tel cas particulier.
Si ces moyens nous sont fournis par un protecteur divin, nous
pouvons étre surs, quels qu'ils soient, qu’ils nous conduiront &
la vérité. Les méthodes de raisonnement les moins rigourcuses
peuvent, si Dieu les bénit, faire son ouvrage aussi bien que les
plus parfaites. Celui qui bénit T'expérience et I'induction dans
l'art de la médecine , peut bénir les probabilités antéricures
dans les recherches morales.

S'il est raisonnablc, dans un certain sens, de considérer la
médecine, I'architecture, la mécanique, comme des arts divins,
comme étant des moyens divinement ordonnés pour nous faire
recevoir des bienfaits divins, & plus forte raison la science morale
pourra-t-elle étre appelée divine. Quant a la religion, elle pro-
fesse ouvertement qu'elle est la voie de nous recommander &
Dieu et d'apprendre sa volonté. Si done son premier dessein
est que nous la connaissions , les moyens qu'il nous donne pour
y arriver, qu’ils paraissent ou non devoir réussir aux yeux des
hommes, sont certainement suffisants, paree que ce sont les
siens. Quant a ce qu'ils sont dans tel temps particulier ou pour
telle personne, cela dépend de la disposition de eelui qui nous:
les donne. Il peut imposer & quelques hommes simplement la
pricre et I'obéissance comme moyens de parvenir aux mystéres:
et aux préceptes du Christianisme. Il peut en conduire d’autres’
par la parole éerite, du moins pour une partie de leur investi-
gation ; et si la base formelle sur laquelle Dieu a établi sa
révélation est, comme elle I'est en réalité , d'un caractére
historique et philosophique , alors les probabilités antérieures,

postéricurement corroborées par les faits, seront suffisantes,
comme dans les cas paralléles de I'histoire profane, pour nous:
conduire siirement a ces révélations mémes, ou du moins a leur
organe.

En outre, dans les sujets qui sont susceptibles de preuves
morales, tels, je veux dire, que I'histoire, I'antiquité, la science
politique, la morale, la métaphysique et la théologie, qui ont
surtout ce caractére, et particuliérement dans la théologie et la
morale, la probabilité antéricure peut avoir un poids et une



— 195 —

foree qui lui manquent dans une science expérimentale. Un
profond politique ou théologien peut avoir, par suite des habi-
| tudes particuli¢res de son esprit, une puissance de saisir les
questions de fait, que ne possédent jamais au méme degré les
expérimentateurs qui s'occupent de sciences physiques ; car
quand il s'agit de ces dernicres poursuites, ils sont & peu prés
tous au méme niveau. Cette remarque, du moins, est confirmée
par lord Bacon , qui avoue : « Notre méthode de faire des
découvertes dans les sciences ne dépend guére de la subtilité et
de la force du génie; mais elle met au niveau presque toutes
les capacités et les intelligences (1), » quoiqu’il y ait sarement
des sciences dans lesquelles le génie est tout et les régles fort
peu de chose.

Ce serait donc une grande méprise de supposer, parce que
| cet éminent philosophe a condamné I'emploi de la présomption
et des régles dans les recherches qui ont pour objet les faits qui
nous sont extérieurs, présents et communs a tous, que pour cela
lautorité , la tradition, la vraisemblance, I'analogie et autres
moyens de méme nature , sont simplement , dans Ihistoire ou
la morale, des auxiliaires de parade. Nous pouvons ici lui
opposer un auteur dans cette partie, qui a autant d’autorité que
| lui : « L’expérience, dit Bacon, est de heaucoup la meilleure
démonstration,, pourvu qu'elle reste dans I'expérimentation ; ear
il est trés-trompeur de I'appliquer & d'autres choses que I'on
juge les mémes , & moins qu'on ne le fasse avec une grande
exactitude et une grande régularité (2). » Niebuhr est de I'opinion
contraire : « Des exemples, dit-il, ne sont pas des arguments, »
quand on fait des recherches sur une question obseure de I'his-
toire romaine, — « des exemples ne sont pas des arguments ;
mais en histoire ils ont &4 peine moins de force, et surtout quand
le paralléle quiils établissent entre dans le développement pro-
gressif des institutions (s). » La sagacité de ect éerivain reconnait

(1) Nov. Org.. 1, 2, § 26, vol. IV, p. 29.
(2) Ibid., § 70, p. 44.
(3) Hist. de Rome, vol. I, p. 345, éd. 1828,




— 196 —

ici les vrais principes de la logique historique en méme tenps
qu'il en donne I'exemple.

1. Tout n’est pas la. Il est remarquable que le vrai génie ne
peut, méme dans les sciences physiques, se soumettre aux
entraves de ce novum organum d'investigations, qui, comme
Tobserve Bacon avee tant de vérité, est si important, si nécessaire
pour le grand nombre. «Sir Isaac Newton, dit I'éditeur de Bacon,
parait avoir suivi uneméthode trés-extraordinaire pour faire des
déeouvertes; mais comme ce grand philosophe n'a pas jugé a
propos de nous la révéler, les philosophes d'un rang inférieur
peuvent seulement chercher & la deviner et & admirer ce quiils
ne comprennent pas pleinement. Quand le travail d'investigation
dépendait des expériences, et particulicrement comme dans ses
excellentes recherches sur la lumiére , il semble d'abord avoir
imaginé dans son esprit comment étaient les choses, et il dirigeait
ensuite ses expériences en vue de s'assurer st ces choses étaient
ou non comme il les avait préconcues. Suivant le résultat ainsi
obtenu, qu'il vint de ses propres expériences et observations ou
de celles d’autrui, il modifiait et complétait ses connaissanees. ...
Drautres fois ee grand philosophe observait les lois les plus
strictes de I'induction.....; de sorte qu'il semble avoir fait tour
A tour usage de toutes sortes de méthodes (1). »

2. Il est en outre remarquable que les professeurs méme de
sciences profanes, (ui montrent souvent un si grand dédain pour
l'usage des proeédés de raisonnement ot 'on tient compte des
anticipations dans les recherches religicuses, ne se font pas
scrupule d'appliquer leurs propres conclusions en matiére de
science et d'histoire, comme uneinterprétation vraisemblable du
sujet de la révélation. Les histoires inspirées et les doctrines de.
I'Eglise sont souvent analysées d’aprés des prineipes, et soumises
a des systémes tout & fait étrangers a I'Ecriture et 4 la théologie.
Certaine théorie sur la politique, I'antiquité, lelangage, la géo-
logie, est imposée par force a des faits relatifs & la religion, que
ces faits soient ou non disposés 4 admettre cette théorie. Ainsi

(1) Vol.V, p. 219.




;""‘
— 197 —

M. Dupuis a tourné le Christianisme enune forme de mithraisme;
ainsi Heeren parle « du plan de Samuel pour rendre la charge
de juge héréditaire dans sa famille, » et de « sa politique astu-
cieuse dans les élections qu'il ne pouvait empécher ; » il déerit le
régne de Salomon comme «le brillant gouvernement d'un despote
qui agissait de Iintérieur de son sérail; » tout ecla par un proeédé
semblable a celui & l'aide duquel des hommes d'un esprit étroit
imputent leurs propres motifs i d’autres, quand ils veulent appré-
cier leurs actions.

Ce n’'est 1a eependant que I'abus d’une méthode licite, qui ne
doit pas étre condamnée simplement parce que, semblable &
dlautres instruments, son suceés ou sa non-réussite dépend de
la main qui applique. Elle est d’un usage universel dans les
recherehes scientifiques et littéraires, et qu'elle méne a une
conelusion vraie ou fausse, le procédé est toujours le méme
Jinsiste ici sur ce point que cette méthode n’est pas une parti-
cularité de la maniére catholique et orthodoxe de raisonner, mais
quon la trouve également dans les raisonnements impies et
hérétiques , aussi bien dans I'histoire et la morale que dans la
théologie.

5. Par exemple, sl y a présomption & interpréter chaque
passage d’un auteur aneien qui traite de doctrine ou de rituel
par la théologie d'un si¢ele postérieur, il y a siirement présomp-
tion aussi & prétendre, si son exposé est incomplet, qu'il ne
renfermait pas plus qu'il ne lui arrive de dire, ou, si c’est le plus
ancien témoignage existant & présent, quaucun autre auteur
naeu avant lui la méme opinion. Dans le premier cas, nous
avons la présomption de ceux qui admettent que les dévelop-
pements de la doetrine chrétienne, sont fidéles ; dans le sceond,
la présomption de ccux qui regardent la croyance existante
comme le résultat accidentel de diverses causes naturelles et
déléments humains. Telle est la présomption qui régne dans
louvrage éminemment habile et utile de Gieseler (7ext-book of
Ecclesiastical History), et qui donne & son analyse un ton d'arbi-
traire et d'étourderie qui ne saurait étre surpassé par I'éerivain
scolastique le plus dogmatique.



— 198 —

Pour prendre le premier exemple qui se présente ¢ il parle d
I'auteur du Pasteur comme d'un Pére apostolique (1), ajoutan
en note que I'ouvrage méme prétend étre éerit par Hermas, |
disciple de saint Paul; qu’il est cité par saint Irénée comm
faisant partie de la sainte Ecriture, et qu'il est souvent mentionn
‘par saint Clément et autres. Il dit en outre que, quoiqu'’il ait ét
attribué par d'autres & Hermas, frére du pape Pie, « ee n’est I
qu’une conjecture. » C'est ainsi qu'il commence & en parler, e
cependant , quelques” pages plus loin, il prétend que cest u
«éerit apoeryphe» du deuxiéme sicele (2), un de ceux qui ensei
gnaient la doctrine des Chiliastes, comme Font fait tous les autres
éerits apocryphes de cette période. Ensuite il base sur ces mémes)
éerits Passertion, « qu'on ne peut hésiter 4 regarder la doctrin
des Chiliastes comme universelle dans ce si¢ele, et il eorrobord
cette conclusion par I'hypothése que « des idées comme cell
qu'elle présentait n'étaient pas inutiles pour animer les homm
a souffrir pour le Christianisme.» Il attribue ensuite cette doe
trine & I'Apocalypse, et fait allusion & plusieurs Péres grecs,
saint Justin et saint Irénée, qui l'ont partagée. Puis il lie a cett
doctrine, qu’il représente comme universelle, la croyance que
jusqu'au millénaire , « les 4mes des morts seraient gardées ey
enfer, » renvoyant en note (c'est-a-dire pour preuve de ce quiif
regarde comme une doctrine catholique du deuxiéme siécle)
des passages de Tertullien éerits quand il était montaniste, a
commencement du troisiéme sicele. Enfin, il observe «que le
jouissanees imaginaires » de ce millénaire catholique, destinéd
animer les martyrs, «était & un haut degré sensuel et terrestre.

Il donne 4 entendre de la méme manicre qu’une certaine doc‘i
trine unitairienne n'était pas regardée comme hérésie & Rome e}
dans1'Asie Mineure au commencement du troisimesiéele, pare¢
que Praxéas ne fut pas tout dabord condamné ou dénoneé pa
le pape, et que I'école & laquelle appartenait Noet ne fut pa
condamnée parles évéques d’Asie (5). Il suggére aussi dans un

.

(1) Engl. Tr.. vol. I, p. 67, 68.
(2) Ibid., p. 99, 100.
(3) Page 127.



952

note que Victorin, que l'on dit, dans un ouvrage anonyme, avoir
| soutenu Praxéas, est réellement le pape Victor.

En outre, il maintient sans hésiter, au sujet du pape Jules,
auquatriéme siécle, Pauthenticité d” unelcttre quilui est attribuée
par le concile d’Ephése (qu’il etitcertainementrejetée s'il eut agi
conformément au earactére critique ou plutot sceptique habituel
a son éeole), simplement, je dirai, parce que cette lettre a une
| teinte apollinariste, et que, si elle est authentique dans sa forme
actuelle, on peut la regarder comme compromettant I'infaillibilité
du pape (1).

De plus, il nous dit, en parlant du Christianisme en général
au meéme siécle, que « le peuple était disposé a voir dans chaque
tombe obscure la tombe d'un martyr, » sappuyant seulement sur
un passage de la vie de saint Martin par Sulpice, ol nous lisons
simplement que les paysans barbares des Gaules s’étaient faus-
sement imaginé qu'en certain lieu, dans un monastére o l'on
disait que d'anciens évéques avaient érigé un autel, était le tom-
beau d'un martyr.

Telle est la faiblesse de raisonnement et la négligence des
faits que 'on rencontre plus ou moins chez tous les écrivains
qui se croient en possession dune hypothése sire, dapres
laquelle ils interprétent les preuves et font usage des arguments.

4. D’aprés ce qui me parait, la faute de Gieseler consiste a
torturer les faits pour servir une théorie. Si des controversistes
catholiques ont, & une époque quelconque, agi de la méme ma-
niére, ils ont fait ce queI'hypothése dans laquelle ils étaient placés
ne demandait pas : car si I'hypothése catholique est vraie, elle
'a pas besoin et elle ne peut tirer aucun avantage de la mauvaise
foi. Les faits qui lui sont eontraires devraient étre reconnus,
expliqués, si leur apparence seule lui est hostile, et sils lui sont
réellement contraires, il faut en tenir compte, ou les laisser
isolés et les supporter avee patience, comme étant en plus petit
nombre et moins importants que les difficultés que soulévent les
autres hypothéses. Comme éelaircissement, je vais reproduire

(1) Page 223. » 4




‘a

— 200 —

le passage suivant tiré d'un ouvrage déja cité, quoique je
condamne le ton etle but, et queje regarde ses assertions comm
exagérées. J'y acquiesce cependant mutatis mutandis. Ap
avoir rapporté la doctrine greeque du jugement du feu, et étab
sa dilférence avec la doctrine romaine du purgatoire, en ce qu|
regarde le temps, le lieu et les peines, I'écrivain observe qu
certains passages des Péres, renfermant cette doctrine, sor
¢énumérés par Bellarmin, d’abord comme témoignages dans
preuve par induction qu'il tire en faveur du Purgatoire, ¢
ensuite comme exceptions a la doetrine établic par ce moy:
Puis il continue :

«Maintenant, est-ce que je songe & accuser un homme aus
sérieux et aussi honnéte que Bellarmin de grossiére mauvais
foi dans cette mani¢re de procéder? Non. Il est cependas
difticile de se figurer par quelle disposition d’esprit il y a ¢
conduit. Quelle que soit la manicre de 'expliquer, il est el
que les Péres, aux yeux des romanistes, ne sont bons 4 inve
quer qu'autant qu'ils prouvent les doctrines romaines, et qu'o
ne leur permet, en aueune sorte, de se trouver en oppositio
avec les conclusions que leur Eglise a adoptées; c'est-d-d
qu'ils font autorité quand ils semblent d’aceord avec Rome, ¢
qu'ils n'en ont aucune lorsquils différent d'opinion avec el
Mais, si je puis me hasarder a rendre eompte, en la person
de Bellarmin, de ee qui, dans la controverse, serait ouvert
ment de la mauvaise foi, je ferai & ce sujet les observatio
suivantes , quoique ce que je vais dire puisse sembler friser:
subtilité.

» Un romaniste ne peutréellement pas argumenter en défens)
des doctrines romaines; il a une confiance trop ferme dans leu
vérité, sl est sincére dans sa profession, pour étre capabli
d’apprécier d'une maniére eritique le poids qui doit étre do
a telle ou telle preuve. Il accepte la conclusion de son Egl
comme vraie, et les faits ou les témoins quil invoque so
plutét mis en avant pour recevoir une interprétation que
donner une preuve. Sa prétention la plus élevée est de montre]
que sa théorie est conséquente avee elle-méme, et qu'elle pew



— 201 —

|eoincider avec les témoignages de I'antiquité. Je ne recherche
pas iei combien cette disposition d’esprit renferme de haut sen-
timent moral , quoiqu’il soit mal dirigé; certainement, a
mesure que nous avancons vers la pereeption de la vérité, nous
devenons tous moins aptes & faire des controversistes. :

~ nJe pense donc que, lorsque Bellarmin invoquait les Péres
cités plus haut pour prouver le Purgatoire, il ne faisait réellement
que les interpréter ; il enseignait ee quiils doivent signifier, —ee
que charitablement on doit penser qu'ils signifient , —ce qu'ils
pouvaient signifier , autant qu'il est permis dc s'en rﬂpporter aux
mots, — ce quiils <1gmﬁa1cnt probablement , vu que 'Eglise
pensait ainsi. Il enscignait le sens dans lequel on pouvait les
entendre , méme si leurs auteurs ne pensaient pas cela, attendu
quils ont parlé d’'une manicre vague, et que, semblables a des
nfants, ils pensaient en réalité autre chose que ce quiils disaient
formellement, et qu'aprés tout ils n’étaient que les organes de
IEglise alors existante, qui, quoique silencieuse, avait eertai-
nement, en tant qu'Eglise, cette méme doctrine qui a ét¢ depuis
é¢finie et rendue publique par Rome. Voila pour le premier
sage qu'il fait des Péres; mais ensuite, en signalant ce qu’il
egarde comme des opinions erronées sur le sujet, il les traite,

non comme les organes de lEghce infaillible, mais comme do
imples individus; il interpréte leur langage par son sens littéral,
u par le contexte, et arrive en conséquence a le condamner.
s Péres en question, semble-t-il dire, eroyaient réellement ce
ue Rome moderne croit; car, ¢l en elt été autrement, ils se
€raient trouvés en dlsmmmmt avee I'Eglise de leur temps : or
Eghee croyait alors ce que Rome moderne eroit aujourd hui.
‘Eglise avait alors la doetrine que Rome professe aujourdhui,

jparee que Rome est I'iglise et que I'Eglise a toujours la méme
octrine. Qu'il est done vain de discuter avec les Romanistes,
mme s'ils s’accordaient avec nous sur le fondement de la foi,
uoiquils y aient de grandes prétentions! Le fondement de
re foi est lantiquité; la leur repose sur I'Eglise existante.
eur principe est son infaillibilité; y croire est un profond pré-
ugé tout a fait hors de la portée de ce qui vient du dehors. Il




— 202 —

est trés-clair que les témoignages combinés de tous les P
en supposant ce cas,, n‘auraient pas le moindre poids contre
décision du Pape en concile; et méme il n'en serait tenu a
compte , si ee n'était quil faut fournir une explication
l'intérét des Péres, qui par anticipations s'étaient prononed!
contre cette décision,Ilssoutiennent que les Péres, doivent ave
pensé ce que Rome a déerété depuis, et qu'elle connait mieuy
leur pensée quiils ne la eonnaissaient eux-mémes.

» Comprenons done la position des Romanistes envers no
ils n'argumentent réellement pas d'aprés les Péres, quoiquiil
paraissent le faire. Ils peuvent affecter de le faire pour ng
étre agréables, heureux si par un innocent stratagéme ils s
capables de nous convertir ; mais ils prennent en méme temp:
dans leurs propres sentiments une position beaucoup plus ¢levé
lls enseignent au lieu de s'occuper a discuter ou & prouver.
interprétent ce qui est obscur dans F'antiquité, purifient ce quil
est altéré, corrigent ce qui est défectueux, perfectionnent ce g
est incomplet, harmonisent ce qui présente des variations.
revendiquent tous ees documents, en font usage eomme minis
et drganes de cette seule Eglise infaillible qui jadis, 4 la \'éri
a gardé le silence, mais qui a parlé depuis; qui par un don divin
doit toujours étre conséquente avee elle-méine, et qui portea
elle la preuve méme de sa divinité (1). »

5. La manicre dont diverses ¢coles envisagent le sens
formulaires de 'Eglise anglieane nous fournit un éclaircissement
partiel sur le point en question; je dis partiel, parce que ¢
mani¢res de voir ne sont jamais des preuves de la vérité d'un
doctrine , mais de simples méthodes d'interprétation et de com
mentaire. Les adversaires de ectte église se présentent avee
leurs propres eroyances, et s'en servent comme de clefs pour
interpréter le Livre de Pricres (Prayer’s Book), les 539 Articles
et autres documents qui, chez elle, font autorité. Cela étant
ainsi, on reconnaitra qu'une hypothése est admissible si elle
embrasse sans effort tout le cercle des assertions dont e

(1) Proph. Off., p. 84-87.



— 203 —

Foccupe. Quelques-unes de ces assertions peuvent primd fucie
ltre contraires, et la difficulté étre susceptible d'une solution
laisonnable ; on pourra au moins rendre compte de quelques
utres, et leur force objective sera suspendue; mais il peut
rriver que certaines ne puissent pas étre expliquées et ne
Joivent pas 'étre. Mais quand T'esprit est sous I'influence de
fuelque théorie particuliére (ainsi, par exemple, que la maniére
e voir des ¢erivains originaux, ou celle dont la nation com-
rend & présent ces documents, est leur interprétation légitime),
n sera fortement tenté d’¢luder leur sens ou de le tordre. On
‘égarera , non parce qu'on les interprétera d’aprés un prineipe
[énéral , mais en oubliant que, quoique des exposés présentent
Jouvent de l'ambiguité , cependant souvent ils n’en offrent pas,
It que dans ce dernier cas on doit les laisser parler pour eux-
hémes. Nous voyons dans le passage suivant un éerivain qui
voue franchement une diffieulté qu’il rencontre en poursuivant
a théorie, et, au lieu de sirriter, il I'abandonne :

| ‘«Les Péres, dit M. Scott, en éerivant sur la doctrine de la
Iégénération, commencérent bientét & parler de ce sujet dans
in langage qui n’était pas seripturaire, et nos pieux réforma-
kurs ont, par égard pour eux et pour les circonstances du
‘emps, conservé dans la liturgie quelques expressions qui sont

endent aussi & jeter de la perplexité: dans les esprits, et &
garer les jugements sur ce sujet important. Il est néanmoins

fvident, d’aprés les paroles citées plus haut et plusicurs autres
o

sassages , qu’ils n’ont jamais supposé que la simple administra-
lon extérieure du baptéme fit une régénération dans le sens
figoureux du mot; on ne saurait non plus, sans la plus sensible
{bsurdité , ne pas voir la différence qui existe entre le baptéme
{ui est « extérieur et charnel, » et « eelui du eceur par I'Esprit,
font la gloire ne vient pas des hommes, mais de Dieu (1). »

| 6. Nous n'avons pas Vintention de mettre ici en question
[exactitude substanticlle de ce que Gibbon, dont le récit a recu

(1) Essays, ch. xu1, p. 201.



— 204 —

T'approbation d'éerivains postérieurs, rapporte des Pauliciens
(660); mais ce qu'il dit nous fournira un exemple de la nécessité
qui pese sur les historiens de former des vues hypothétiques,
sls veulent offrir ‘
Photius et Pierre de Sicile appellent les Pauliciens une branche
des Manichéens, et entrent dans le détail de leur doctrine en
se conformant & cette imputation; Gibbon accepte ce témoi-}
gnage, ainsi que Neander et d'autres l'ont fait depuis. Il y a
wpcndam cette difficulté & I'admettre, que (outre, & ce que j
crois, 'absence daucun témoignage sur I'existence du Mani-
chéisme dans leur voisinage, jusqu’au temps ou ils parurent
ces sectaires désavouérent le nom de Manichéens ; ils anathé
matis¢rent Mancs, abjurérent sa théologie et méme celle
Valentin le gnostique. Mais, si nous ne pouvons nous
rapporter a Pierre de Sicile et & Photius sur l'origine des Pauli
ciens, comment aurons-nous confiance en eux sur ce qu
regarde leur doctrine,, surtout lorsque I'opinion qu'ils s'étaient
formée de leur origine peut avoir influencé ces écrivains d
leur appréeiation de leur doctrine?

Gibbon résout cette difficulté par Thypothése suivante. 1
trouve que dans le quatriéme siccle les Gnostiques étaient réunig
dans les villages et sur les montagnes des bords de 'Euphratef
et que l'on trouve, quoiqua quelque distance du fleuve, I
trace des Marcionites dans I'histoire personnelle de Théodor
au einquiéme sic¢cle. Il ne sait rien d'eux plus tard; mais i
voit que les Pauliciens prirent naissance & Samosate, prés
I'Euphrate. De 14, la pensée s'est présentée & lui que, quoiqui
ne se dissent pas Manichéens, ils ¢taient peut-étre quelq
restes des Gnostiques populairement appelés Manichéens,
dépit de leur désaveu de Valentin, Car les Gnostiques rejetai
I'Ancien Testament et professaient la doctrine des deux pri
cipes que Photius et Pierre de Sicile imputent aux Paulicien:
IIs ont eu probablement les autres particularités des Pauliciens
telles que le mépris des images et des reliques, lindiffér
pour la sainte Vierge, lincrédulité sur le changement euch
ristique, et cela, vu quiils se séparérent de I'Eglise avant qu




— 205 —

es points aient ¢té formellement arrétés. C'est bien jusque-la;
nais il parait que les fondateurs des Pauliciens n’étaient pas
ien versés dans les évangiles, ce qui semblerait montrer qu'ils
taient des laics catholiques; cependant Gibbon réfléchit ensuite
il n'est pas impossible que I'usage des Eeritures fut prohibé
x laics gnostiques. Cela compléte sa théorie et le met en état,
ans le passage suivant, remarquable par sa vigueur et sa
peilité, de fournir ses raisons et ses explications, qui arrivent
habilement & leurs places 4 mesure quiil avance :

« Les Gnostiques, qui avaient troublé les premiéres années
e I'Eglise , furent oppressés par sa grandeur et son autorité.
u lieu de rivaliser en richesse, en savoir et en nombre avee
s catholiques, ou de les surpasser, leur reste obscur fut chassé
les capitales d’Occident et d’Orient et réduit & se renfermer
ans les villages et les montagnes situés le long des rives de
{Euphrate. On peut découvrir dans le cinquiéme siéele quelque
irace des Marcionites, mais ces nombreuses sectes se perdirent
nalement sous le nom odieux de Manichécns, et ces héré-

t de Jésus-Christ, étaient poursuivis par ces deux religions
vee une haine égale et incessante. Sous le petit-fils d'Héraclius,
¢ leva dans le voisinage de Samosate, plus fameuse par la
Maissance de Lucien que par son titre de royaume syrien, un
éformateur qui était regardé par les Pauliciens comme le
mnessager de la vérité. Dans son humble demeure de Mananalis,
onstantin entretenait un diacre qui était revenu de la captivité
¢ Syrie ct avait recu le don inestimable du Nouveau Testa-
ent , qui était déja dérobé aux yeux du vulgaire par la
prudence du clergé grec et peut-étre du clergé gnostique. Ces
', res devinrent la mesure de ses études et la régle de sa foi;
,t .les catholiques, qui contestaient son interprétation, recon-
aissaient que son texte était authentique et véridique......
i' ans 'Evangile et les Epitres de saint Paul, son fidéle disciple
echerchait la croyance du Christianisme primitif, et, quel que

BiLioru. mist. 6° ANNEE. I°° oUvR. 18



— 206 — y

puisse étre le sucees de eette tentative, un lecteur protestant|
applaudira cet esprit de recherche. s

» Mais, si les Eeritures des Pauliciens étaient pures, elles|
wétaient pas parfaites. Leurs fondateurs rejetaient les deuyd
Epitres de saint Pierre, Fapotre de la eirconeision, dont la
contestation avee leur fa\ ori sur l'observation de la loi ne pou-
vait étre facilement oubliée. Ils étaient d’accord avee lew
fréres gnostiques dans leur mépris universel pour I'Ancien
Testament,, les livres de Moise et des prophétes, qui ont été
consacrés par les décrets de I'Eglise catholique. Constantin,
nouveau Sylvain, rejeta avee une égale hardiesse, et sans aue
doute avec plus de raison, les visions qui avaient été publi
par les sectes orientales cn tant de gros et splendides \olumee,
les produetions fabuleuses des patriarches hébreux et des sa
de I'Orient; les Evangiles apocryphes, les Epitres ct les Ae
qui, dans le premier si¢cle, avaient envahi le code orthodoxe
la théologie de Manés et les auteurs des hérésies de la mé
famille;; les trente générations ou Eons qui avaient été e
par le caprice fécond de Valentin. Les Pauliciens ont conda
sineérement lamémoire et les opinions de la secte manichéenne
‘et se sont plaints de T'injustice qu’il y avait & infliger ee n
odicux & de simples disciples de saint Paul et de Jésus-Chri

» Plusieurs anneaux de la chaine ecclésiastique avaient
rompus par les réformateurs Pauliciens, et leur libert¢ s'étendai
4 mesure qu’ils réduisaient le nombre des maitres & la voi
desquels la raison profane doit s'incliner devant le mystére et
miracle. La séparation des Gnostiques avait précédé I'établisse
ment du culte catholique, et ils étaient aussi fortement prémuni
contre les innovations graduelles en matiére de discipline et
doctrine par I'habitude et I'aversion, que par le silence de cai}l b

Paul et des Evangélistes. Les objets transfon més par la magiedd
la superstition paraissaient aux yeux des Pauliciens sous |
couleurs véritables. Une image représentée comme faite s
le secours des mains était I'ouvrage ordinaire d'un ari
mortel, ete. Les reliques miraculeuses étaient un monceau d'os
sements et de eendres ; la eroix véritable et vivifiante était, ete. {



— 207 —

[le Corps et le Sang de Jésus-Christ, un pain et une eoupe
de vin, les dons de la nature et les symboles de la grace; la
ére de Dieu était abaissée, les Saints et les Anges n'étaient pas
s longtemps invoqués, ete. Dans la pratique, ou au moins
|dans la théorie des sacrements, les Pauliciens étaient portés a
labolir tous les objets visibles du culte; et le baptéme et la com-
nion des fid¢les consistaient pour eux dans les paroles de
us-Christ sur ces deux sacrements.

» Un symbole si simple et si spirituel n’était pas adapte au
¢énie du temps, et le chrétien rationnel, qui aurait été satisfait
u joug facile et du fardeau léger de Jésus et de ses Apotres,
était fortement offensé de ce que les Pauliciens osaient violer
W'unité de Dieu, le premier article de la religion naturelle et
|révélée..... Ils maintenajent aussi I'éternité de la mati¢re, sub-
Istance opiniatre et rebelle, origine d'un second principe, ete....
|Les travaux apostoliques de Constantin-Sylvain multiplicrent
bientot le nombre de ses disciples, récompense secréte de 'am-
Ibition spirituelle. Le reste des sectes gnostiques, et spéciale-
{ment les Manichéens d’Arménie, étaient unis sous son étendard;
plusieurs catholiques furent convertis ou séduits par ses argu-
ents, et il précha avee suceés dans le Pont et la Cappadoee,
|qui avaient depuis longtemps été imbus de la religion de
oroastre, etc.... » 3

- Or, je concois qu'il n’yait rien dans cette esquisse, quoiqu’elle
Isemble si vague d’aprés une analyse, qui, de bonne foi, soit
|sujet & objection, si ce n'est que l'auteur n'a pas fait mention
de son caractére hypothétique.
| 7. Nous pouvons citer un autre historien qui se sert des
hypothéses aussi bien que des faits, et des présomptions aussi
|bien que des preuves; mais il a soin de distinguer entre les
{deux. Une investigation ne peut étre menée d’une manicre
|plus logique que dans I'Histoire de la Gréce, par I'évéque actuel
de Saint-David; et cependant elle ne serait pas logique, si, en
traitant les premicres parties de son travail, ot les preuves
|manquent, auteur ne proecdait pas & T'aide de vérités géné-
(rales, et w'en appelait & des généralités plus significatives que

CS




— 208 —

les points particuliers sur lesquels il a a prononcer. Ainsi,
tandis qu’il discute Forigine de la mythologie greeque, il c&;
un ou deux passages d’Hérodote et d'Homére, qui traitent ee
sujet; ensuite il les interpréte et les modifie sclon sa propre
manicre de voir, fondée sur des présomptions. Il renvoie au
serment d’Agamemnon, dans I'lliade, adressé non-seulement &

terre, et aux dieux de la vengeance en enfer; il en appelle
aussi au témoignage ou a l'opinion d’Hérodote, ou plutot a
celle des prétres de Dodone, pour établir « que les Pélages, »
c’est-d-dire les premiers possesseurs du pays, « sacrifiaient jadis
seulement & des divinités sans nom. » Il s'en rapporte aussié
lassertion du méme auteur, que la religion subit deux chan
gements : I'un par suite de l'introduction des rites égyptiens,
autre par l'influence des pot¢mes d’Homeére et d’'Hésiode, qui
donnérent des noms aux dieux et firent leur histoire.

Ce sont Ia les quatre faits sur lesquels il s'appuie, et il les
soumet A I'action des probabilités antérieures que voiei. |
observe que « le Gree était formé pour sympathiser fortement
avec le monde extérieur; pour lui, rien n’était absolument
passif et inerte; il trouvait la vie dans tous les objets autour de
lui, ou la leur communiquait en la tirant de la fécondité de son
imagination. Ce n'était pas Id une manicre de voir poétique,, l¢
privilége d'esprits extraordinaires, mais le mode populaire de
penser et de sentir, entretenu, sans aucun doute, par le
formes hardies, les contrastes abruptes et toutes les merveilles
naturelles d'un pays montagneux et coupé par la mer. Un
peuple ainsi disposé et situé n'est pas poussé d'une maniere
immédiate & chercher une seule source universelle de I'étre.
La terre fertile, le soleil vivifiant, la mer agitée , la souree
limpide, la tempéte indomptable, chaque manifestation de
puissance surhumaine qu'il contemple fait naitre en lui un sens
timent distinet de crainte religicuse. Partout il trouve des
divinités qui ne peuvent cependant étre distinguées longtemps
par un simple nom des objets dans lesquels leur présence se
manifeste (1). » Clest 13, dans ce culte de la nature, que I

(1) Yol. 1, p. 184.



— 9209 —

trouve,, selon l'auteur, le premier degré de développement de
la religion grecque ; et il lui approprie de suite lIinvocation
| d'Agamemnon , qu’il semble ne considérer que comme un
spécimen de « toutes les traces de la religion primitive, que
Pon peut trouver dans la derniére mythologie grecque. » Il
| Pidentifie aussi avee la période pélasgique d’Hérodote, et inter-
préte ses « divinités sans nom » par « puissances invisibles. »
Cette interprétation, dit-il, « a en elle-méme une grande pro-
babilit¢, » et il la confirme « par I'exemple des anciens Perses.»

I continue ensuite d'aprés P'exemple, mais non selon Ia
théorie d’Hérodote , « & tracer la marche par laquelle cette
simple croyance a été transformée en ce systéme eompliqué
de la mythologie grecque. » Hérodote, comme nous Favons
vu, en avait appelé & la religion de I'Egypte et aux poétes.
Le doctcur Thirwall rejette Popinion que I'Egypte ait exercé
aucune influence directe dans la transformation. Il s’appuie
d'abord sur la bonne raison que le renseignement vint des
prétres de ce pays, qui n’étaient ni familiers avee la théologic
grecque ni témoins impartiaux dans une question touchant de
si prés leur honneur national; et ensuite, ce qui est certaine-
ment de la nature de la preuve, que la mythologie offre trés-
peu d'éléments étrangers. Cependant, quoiqu’il la considére
comme d'origine indigéne, il n’accordera pas a Hérodote que
les poétes aient été ses auteurs, ni que son objet et ses cérc-
monies fussent allégoriques, ni que I'on puisse trouver son
origine et son interprétation cachée dans la philosophie. Il
regarde cette opinion comme « répugnant i toute analogie aussi
bien qu'a toute preuve intrinséque. » Il conjecture en consé-
quence que la mythologie s'est formée par le développement
graduel des idées et des sentiments populaires, qui ont été
revétus d'une forme en ce qui regarde les personnes, les
fonetions et les relations mutuelles des divinités, par plusieurs
générations de bardes sacrés, et spécialement dans le cours
de Fage héroique; et ensuite il met en contraste la période
hellénique, qui eomprend le siéele héroique, avee la période
pélasgique.




— 210 — .

Peu aprés il débat la question de savoir si les sacrifices
humains entraient dans la religion des Grees, point qui a été.
contesté & cause du silence d'Homére a ce sujet, et il con
avee raison qu'un pareil silence « ne saurait ébranler au pb
léger degré lautorité des nombreuses légendes qui les con=
statent; » que dans I'lliade méme, douze Troyens sont immolds
par Achille & F'ombre ou & la mémoire de Patrocle. En outre,
lidée de rendre propjce une divinité offensée, ou I'exemple
d’autres peuples, pouvaient conduire a cette superstition cruelle,
et l'offrande non sanglante de personnes vivantes, qui était
d'un usage fort ancien, pouvait, sans qu'il y et contradiction
avee les meeurs de I'age héroique , étre changée en une oﬂ'rand!
sanglante.

Qui niera la justesse de ces conclusions? Cependant combien
clles sont indépendantes de faits préeis! Si ces conclusions sont
admissibles quand il s'agit de vues spéculatives sans importance,
pourquoi ne serait-ce pas un devoir d'aceepter celles auxquelles
on arrive en suivant la méme méthode de raisonnement quand
il nous est command¢ d'agir? d

8. Heeren, autcur dont nous avons déji parlé , aprés aveir
passé en revue d’une maniére minutieuse Fétat, les monuments
ct le commerce de Meroé, finit par observer « que les premiers
siéges du commerce furent aussi les premiers siéges de la eivili-
sation (1). » Quand nous examinons les preuves de cette « grande
conclusion qui, dit-il, simpose en quelque sorte a nous, » nous
voyons qu'elle consiste simplement en ceci : que les villes dont
il a parlé étaient tout a la fois des centres de civilisation et des |
marchés de commeree. Il n'est mis en avant aucun fait qui
puisse nous aider, par le procédé que lord Bacon appellerait un:
experimentum crucis, & savoir si c'est le commerce qui a
conduit & la civilisation ou la civilisation qui a conduit au
commerce. Il adopte cependant, comme je I'ai dit, la premiére
de ees deux assertions, et il Pappuie sur un argument qui
repose purement sur une présomption : « I'échange des mar-

(1) Hist, Res., vol. TV, p, 478, Oxf. tr.




— 211 —

andises , observe-t-il, conduisit & I'échange des idées, et par
ette friction mutuelle fut d’abord allumée la flamme sacrée de
'humanité. »

Nous n’avons pas & déterminer ici si ce raisonnement est
rorrect ou ne U'est pas. On peut avancer avee plausibilité en sa
aveur que, des besoins auxquels satisfont respectivement le
ommerce et la civilisation, ceux que satisfait le commerce sont
le beaucoup les plus urgents, et ont vraisemblablement attiré
|a premicre attention. Les aliments se reeommandent a nous
vant les livres. I est néanmoins remarquable qu'llecren, au
eu de se donner la peine d’apporter quelque preuve plus
ireete que ce qui se trouve dans les mots que nous avons cités
e lui, nous avait déjd suggéré une premiére hypothése qui
ous faisait tout & fait sortir de cette alternative : & savoir que la
eligion a conduit @ la fois au commerce et A la civilisation. 11
siste, comme sur I'un des trois grands faits qu'il a prouvés,
ue les prineipaux marchés étaient aussi « des établissements
‘une caste saeerdotale , qui, comme race dominante, avait son
Jiége principal & Meroé (1), » d'ou elle envoyait des colonics qui
| leur tour devenaient les fondatrices de villes et de temples, et
jar suite d'états; « easte dont la civilisation se liait 4 la reli-
ion (2), » dont la réputation de piété et de justice se répandit
éme chez les Grees (5), « dont les progres en architeeture , et
ans un certain degré dans les arts de la peinture, sont encore
n des plus grands problémes, quoiqu'une des plus grandes
ertitudes ; et, d'un autre edté, « qui, en envoyant ainsi fonder
(es colonies , guida les progrés du commerce. »

Iei encore, pour prouver que le commerce a dépendu de Ia
igion , quelque ingénicux et satisfaisant que-soit Iauteur, il a
galement recours & des arguments qui s’appuient sur des
résomptions, comme quand il a cherché & prouver que la
vilisation a découlé du commerce. Sa preuve consiste seule-

|

(1) Page 471.
(2) Page 475.
3) Page 477.



— 212 —

présomptions confirmées par des exemples tirés non de [anl
quité, mais des temps modernes. Ces pays (1), dit-il, sont de
déserts sauvages habités par des tribus nomades; il n'y a
séeurité pour le commercant que dans les lieux saerés. La reli
gion, en outre, est un principe de joic, et exige, pour étr
pratiquée convenablement, la possession des biens de ce monde
les foires sont naturellement des assemblées tout a la fois dévote
et commercantes. Les caravanes de pélerins sont des caravane
commercantes. La Meecque est encore le siége de la rcllglon C
du commeree. « La rapidité avee laquelle une localité s’
en Orient, quaml elle a une fois obtenu un sanetuaire qui att
les pelerins, et devient par ee moyen un lieu de comme!
surpasse toute eroyance (2), » ainsi que nous avons vu gran
de nos jours Tenta, ville du Delta. Burkhardt (3) a trouvé !
établissement de prétres, de cinq cents maisons, & Damer,
l'ile de Meroé, qui était aussi un état commereant. Ces hommel
revétus d'un caractére sacré sont l'objet d'une grande vénéj
ration de la part de leurs sauvages voisins , et deux d'entre euf
accompagnérent sa caravane comme gardes. « Il serait néee
saire, ajoute-t-il, d’avoir une force armée, pour passer ici,
'on n’était pas assisté par quelqu'un de ces hommes religicux. |
A Taide de ces présomptions et de ees paralléles, il pe
arriver avec unc force suflisante & la proposition imméd
quil a avancée, sl peut produire comme preuve un ou
faits distinets, tel que le fait probable que le célébre te
d’Ammon était aussi un lieu de halte pour les caravanes. |
poursuit sans doute cette méthode de raisonnement , en s'af:
i)m'anl sur ce primipu non 'nvoud mais trés- raiﬁonml)lc,

(1) Page 448.
(2) Page 449,
(3) Page 423.



— U5 —

|turbata per recentiores Platonicos Ecclesid, » d'un avertissement
{pour dire quil ne donne qu'une esquisse de la corruption alléguée
et des raisons par lesquelles on doit la prouver ; il songe cepen-
Idant & donner certainement au moins une esquisse. Ce qu'il a
entrepris de montrer est un fait, le fait d'une vaste influence
exercée sur I'glise par la philosophie néoplatonieienne, soit
quiil arrive a I'établir par des preuves directes, des exemples,
des témoignages , des causes existantes qui le renferme, ou par
des résultats qui le supposent, ou par des eirconstances qui le
{font présumer ou présager. Nous avons besoin de la preuve
lactuelle, sil est possible, d'une action préeise; il nous faut
ﬁu‘ouver que certains prineipes erronnés, qui étaientd’abord dans
le néoplatonisme, ont passé, en fait, du néoplatonisme dans
IEglise en la corrompant. Voyons maintenant jusqu’a quel point
il répond & notre demande si raisonnable.

Nous voyons & la superficie de T'histoire que I'éclectisme a
existé dans I'Eglise avant qu'il fut question dela secte éeleetique.
Les ouvrages d’Athénagore qui nous restent, et ceux auxquels
| Mosheim nous renvoie, montrent que ee philosophe était éclec-
tique, c’est-a-dire qu’il s'était approprié, quand il était chrétien,
les meilleures opinions tirées de toutes les philosophies. Saint
Clément, encore, donne expressément le nom de philosophie
par excellence, «non & la philosophie stoicicnne, platonicienne,
épicurienne ou & celle d’Aristote, » mais « & la réunion de tout
ce qu'il y avait de bon dans chacune,» ou «  un systéme éclec-
tique, » en se servant précisément de ce mot. Tandis que quel-
ques chrétiens parlaient contre la philosophie, lui, au contraire,
la représentait comme une préparation aw Christianisme. En
outre, Ammonius, le fondateur de la secte néoplatonicienne ou
éelectique, contemporain de saint Clément, était chrétien et
avait été élevé a I'école des cathécehistes d’Alexandrie. Par la

nature méme du cas dont il s'agit, le principe de I'éclectisme
| doit avoir été mis en pratique par I'Eglise dés le commence-
ment, et aucun chrétien ne pouvait étre philosophe, 4 moins
que ce ne fut d'apres ce principe : car le christianisme traitant
du méme sujet que la philosophie paienne, ne pouvait éviter de




— 214 —

juger les tentatives de ses diverses sectes, et de prononcer jus-
qua quel point telle avait raison et telle autre avait tort. Clest
une maniére d’envisager le sujet prima facie que nous devons
trouver dans Mosheim, et il essaic de le faire en maintenant
qu'un certain Potamon, philosophe éelectique, qui vivait a la
fin du deuxi¢me siécle, était réellement de I'époque d’Auguste,
et quil précéda le christianisme, supposition que Brucker et
autres ont réfutée. JI observe aussi qu'Athénagore, comme
nous l'avons vu, était éeleetique aprés étre entré dans I'iiglise,
en vue apparemment de suggérer quiil était éclectique avant
d'y entrer. 1l ajoute que saint Clément a dit que la vraie philo-
sophie était I'éclectisme, comme si cet aveu impliquait la pré-
sence d'une école d'éelectisme paien, et que Panténus ayant
été appel¢, avant d'étre chrétien, stoicien par un auteur et
pythagoricien par un autre, n’appartenait probablement &
aucune de ces écoles, mais quil professait les principes éclee-
tiques. Puisque les philosophes chrétiens , dit-il encore,
étaient dans l'usage de suivre les stoiciens en morale, Aris-
tote en dialectique et Platon en théologie, ils étaient par
conséquent corrompus par I'éclectisme paien; et, en outre,
saint Augustin avoue certainement que les plulocophcs sonl
entrés d'ms I'glise sans abandonner leur paganisme, paree
qu'il parle des platomcuns qui deviennent chrétiens en chan-
geant quelques expressions de leurs doctrines et quelques-
de leurs sentiments ; enfin les opinions platoniciennes d'Origéne|
étaient bien connues, et ses disciples furent néanmoins élevés
aux plus hautes dignités de I'Eglise d'Orient. ‘

Nous avons le droit de demander quelque probabilité¢ anté
rieure, ou quelque spécimen de preuves montrant (ue cer
prineipe était dans la secte néoplatonicienne avant de se trou
dans I'Eglise catholique, et qu'il est passé de la premiére d
la derniére. En supposant méme quil y eut certaines antick
pations de cette secte dans les deux siéeles qui préeédérent s
nniss'mcc, ce qui est loin d'étre prouvé \Ioehcim n’aval

Il traite ensuite en détail des maux intérieurs et e\tu'lcm'j]

Il



— 215 —

que le néoplatonisme a infligés & I'Eglise : nous n’avons pas &
lnous occuper des derniers.
En ce qui regarde les maux intérieurs, il parle de I'histoire de
Synésius, au cinquiéme siécle , qui, quoique philosophe platoni-
cien, fut consacré évéque sans renoncer a ses opinions; et
bnsuite il renvoie & l'auteur hérétique des Clémentines, pour
montrer « le mal que la sagesse des Alexandrins a causé aux
intéréts chrétiens. »
Il compare alors les fraudes et les mensonges des paicns et
des hérétiques; la doctrine de pieuse fraude, soutenue par
‘éerivain juif que nous venons de mentionner, par les anciens
prétres de 'Egypte, et par Pythagore et Platon; en outre, les
lombreux écrits apoeryphes des premiers siccles ct les faux
récits des miracles, avec le principe de réserve sanctionné par
{Origéne, saint Chrysostome et Synésius, jusqu’au temps de saint
Augustin, afin de prouver que le principe de réserve venait des
‘Fx’{ravagances philosophiques.

En dernier lieu, il s'occupe & soutenir que le platonisme a
lintroduit dans I'Eglise des opinions erronées sur la liberté

wumaine, I'état des morts, I'ame humaine , la sainte Trinité et
utres doctrines qui se lient & celle-ci , la contemplation chré-
tienne et l'interprétation de I'Eeriture ; des pratiques vicieuses ,
‘en fait de rites et d'usages, comme le jetine , I'abstinence et la
‘continence ; mais il ne donne néanmoins aucune preuve de ces
assertions.

Il est clair que dans tout ce laborieux essai, il n’y a en tout
|que deux assertions qui tiennent de la nature d'un argument en
faveur du fait que'auteur se propose de prouver: 'une, qu'Ori-
geéne dit avoir introduit les doctrines platoniciennes dans ses
|écrits; T'autre , que Synésius est accusé de n’avoir pas renoneé a
|son platonisme en devenant évéque. De ces deux assertions
lexemple de Synésius est un fait isolé, tandis qu'Origéne n'a
jamais ¢té soutenu par I'Eglise, méme de son temps, et n'a pas
|de liaison directe avec les néoplatoniciens.

Sil'on demande comment un esprit si net et si sensé que celui
que dénotent les écrits de Mosheim peut raisonner d’'une maniére




— 216 —

si faible, la réponse est facile a donner. Il regarda comme cl
admise que les doctrines et les usages catholiques étaient erronés
et, dans ce cas, comme il y a ressemblance entre les doctri
catholiques et les doetrines philosophiques, il y a certaine
une trés-forte présomption pour penser que les doetrines eatho
liques étaient tirées des doetrines philosophiques. Dans le cours
de sa dissertation, il s'occupe en conséquence & arranger et
interpréter les faits de I'histoire selon cette thése, etil ne chere
pas & prouver la thése par les faits.

Ces exemples peuvent suffire comme éclaircissements d°
méthode de raisonnement, ordinaire et nécessaire quand les fa
sont rares, souvent f‘lcﬂe a diriger dans la bonne voie,
trés-fréquemment difficile et dangereuse, ouverte a de gra
abus, et dont le suceés ou la non-réussite dépendent beaueg
plus de eelui qui I'exerce que des régles que Fon peut poser pe
la ‘diriger. Si cette méthode est dcllcate et douteuse quand

en sert pour prouver la eroyance catholique, elle est bien moi
certaine et bien moins satisfaisante dans les cas nombreux o
elle estappliquée & des recherches scientifiques et historiques.

“




CHAPITRE QUATRIEME.

HCLAIRCISSEMENTS A L'APPUI DE L'ARGUMENT EN FAVEUR DES

DEVELOPPEMENTS DU CHRISTIANISME.

Personne ne prétendra nier que le corps de doctrine qui
porte aujourd’hui le nom de catholique ne soit tout a la fois la
sontinuation historique et logique du corps de doctrine qui avait
pe nom dans les dix-huitiéme, dix-septiéme, seiziéme siéeles,
bt ainsi de suite en remontant successivement de siéele en sicele
usquau temps des apotres. Que ce soit par suite d'un dévelop-
pement corrompu ou régulier, dirigé d'aprés une logique saine
bu trompeuse, la religion actuellement nommeée catholique a
kuceédé a la religion appelée catholique dans les temps primitifs;
elle la représente et est son héritiére.

Je pense que personne non plus ne niera, aprés avoir suivi
l'enchainement des pensées que nous venons de conduire & une
conclusion, que les doctrines qui constituent la religion catho-
lique actuelle ne soient primd facie les développements correets,
{ vrais et fidéles des doctrines qui les ont précédées et non pas
!

eurs corruptions. Il faut convenir aussi que I'on aurait besoin
|d'invoquer contre cette religion quelque chose de bien fort pour
démontrer qu'elle est matéricllement corrompue, et que dans

‘sasubstance elle n’est pas apostolique.

| Nous avons 4 faire maintenant un pas en avant, a appliquer a
- ces doctrines dites catholiques, si favorablement recommandées
|a notre attention, les marques que nous avons déja déerites,
et & 'aide desquelles on peut distinguer entre un développement

el une corruption; c’est-a-dire que nous ferons cette application

BiLiotn. mist. 6° ANNEE. [ oUVR. 19




— 218 —

dans la mesure juste et raisonnable qui nous est demandée p
la ressemblance de fidélité qu'elles ont de prime abord
leurs originaux. Il serait mieux de dire que nous allons indi
comment ces marques doivent étre appliquées; car c'est Ia to
ce que I'on peut attendre dans une entreprise comme celle-ei

SECTION PREMIERE.
.
APPLICATION DE LA PREMIERE MARQUE DE FIDELITE DANS UN
n DEVELOPPEMENT.

L’Eglise des premiers sidcles.

Nous avons dit qu'un développement fid¢le conserve I
essentielle du sujet d'olt il émane, et qu’au contraire une eorruf
tion la perd. Quelle est done la véritable idée du Christianism
Est-elle conservée dans les développements, eommuné
appelés catholiques, dans 'Eglise ot ils se coneentrent et q
les enseigne ?

demment, que les formes et les types des créations divines
sauraient, strictement parlant, étre précisés : ce sont des fait
Personne ne peut définir un chéne, un aigle, un lion, ou
autre objet qui attire notre attention et excite extéricure
notre admiration. Nous ne pouvons que les décrire. Nous m
plions les propriétés ou les qualités qui nous frappent dans ed
objets, et nous imprimons par la sur T'esprit, &une manié
analytique, une image de ce que nous ne pouvons rendre philé
sophiquement. Suivons la méme voie avee I'Eglise. Prenons:
telle que Ie monde la voit avee ses dix-huit siécles d'existe
ct telle que le monde 1'a vue jadis dans sa jeunesse ; examing
ensuite s'il y a une grande différence entre la premiére et |
derniére deseription que I'on donne d’elle. L'exposé suivant fe
comprendre ma pensée. s

Il existe une ecommunion religicuse qui prétend avoir
mission divine, qui appelle hérétiques ou infidéles tous les autre



— 219 —

s religieux cxistant autour d’elle. Cette communion est bien
ganisée, bien disciplinée; elle forme une sorte de société
 beréte, dont les membres sont liés ensemble par des influences
des engagements qu'il est difficile & des étrangers de préeiser.
lle est répandue dans tout le monde connu. Elle peut étre
ible ou insignifiante dans une localité; mais elle est forte dans
bn ensemble par la eohésion de ses parties. Si elle est plus
etite que d'autres corps religicux mis ensemble, elle est plus
pnsidérable qu'aucun d’eux pris isolément. Elle est 'ennemie
aturelle des gouvernements qui lui sont étrangers; elle est
tolérante, usurpatrice, et elle tend & former la société sur un
ouveau modéle ; elle viole les lois, divise les familles. On la
_eprésente comme une superstition grossiére; on l'accuse des
imes les plus révoltants; elle est méprisée par I'esprit du jour ;
Hle effraie I'imagination du grand nombre. Une scule commu-
ion religieuse répond a cette esquisse.

-|; Placez cette deseription devant Pline ou Julien; placez-la
‘evant Frédéric II ou M. Guizot. « Apparent diree facies. »
hacun d’eux connait tout d’abord, sans faire de question, ce
e 'on veut désigner par la. Un objet, un seul objet renferme
us les détails de cette esquisse.

L'aspect extérieur du Christianisme primitif, aux yeux des
moins qui lui sont étrangers, nous est présenté dans les
eseriptions courtes et vives de Tacite, de Suétone, de Pline,
 seuls écrivains paiens qui en aient fait mention d'une
‘paniére préeise durant les cent einquante premiéres années de
on existence.

Tacite est amené a parler de la religion chrétienne a 'ocea-
on de I'incendie de Rome, que le peuple imputait & Néron.
Pour mettre fin & ce rapport, dit-il, il rejeta la eulpabilité
r d'autres, et leur infligea les plus cruels chatiments, a eeux
ommément qui étaient vus avec horreur a cause de leurs
imes (per flagitia invisos), et qui étaient populairement
ppelés chrétiens. L'auteur de cette profession de foi (nominis)
it le Christ, qui, sous le régne de Tibére, fut puni de la
|eine capitale par le procureur Ponce-Pilate. Cette funeste




— 220 —

superstition (exitiabilis superstitio), quoique réprimée un ins
tant, apparut de nouveau, et cela non-seulement dans la Judée
premier siége du mal, mais dans la ville méme ot les chos
atroces ou honteuses (atrocia aut pudenda) affluaient de tout
les parties du monde et prospéraient. Quelques chrétiens ¢
furent pris avouérent le erime, et alors, sur leur rapport, u
grand nombre d'entre eux furent convaincus, non pas ta
d'avoir mis le feu  la ville que de haine contre le genre humai
(odio humani generis). » Aprés avoir décrit leurs tortures, i
continue : « En conséquence, quoiqu'ils fussent coupables,
méritassent un chitiment exemplaire, on commenca a le
prendre en piti¢, comme s’ils étaient tués, moins en vue di:
'utilit¢ publique que pour satisfaire la barbarie d'un se
homme. »

Suétone rapporte les mémes événements en ces termes
« Les chrétiens, une classe d’hommes professant une supe
tition nouvelle et tenant & la magie (superstitionis nove et mald
fice) furent frappés des peines capitales. » Le contexte ajout:
encore au caractére de ce passage; car il figure dans I'énumd
ration des diverses mesures de police domestique prises paj.
Néron, telles que «le controle des dépenses privées, la défens!
aux auberges de servir de la viande, la répression des contes:
tations entre les comédiens, et certaines garanties pour assurq.
Iintégrité des testaments. »

Quand Pline était gouverneur de Pont, il éerivit & l’empereli
Trajan sa lettre célébre ot il demandait conseil sur la manié
dont il devait traiter les chrétiens quil y trouva en grali
nombre. Un des points sur lesquels il hésite est de savoir si
seul fait de professer le Christianisme n’est pas en lui-mém
suffisant pour justifier le chatiment; « si le nom méme devra
étre puni, quoique celui qui le porte soit innocent d’actes eou
pables (flagitia), ou si c’est seulement lorsqu’il les a réellemer
commis. » 1l dit avoir ordonné qu’on exéeutat ceux qui pers
véraient dans leur profession aprés avoir recu des avis réitéré
«ne doutant pas, dit-il, quel que soit dailleurs le culte quii
professent, que l'obstination et la résistance inflexible ne dusse

5



— 221 —

stre punies. » Il exigeait qu'ils invoquassent les dieux, quils
aerifiassent du vin et de I'encens devant 'image de I'empereur
2t quils blasphémassent Jésus-Christ, « ce & quoi, dit-il, on
ssure quon ne peut forcer aucun véritable chrétien. » Des
énégats I'avaient informé que « la totalité de leurs fautes ou
e leurs crimes se réduisait & se réunir avant l'aurore certains
ours fixés pour cela, a répéter ensemble certaines formules
carmen) en I'honneur du Christ, comme s'ils s'adressaient & un
icu, et a se lier par serment, non & faire quelque mauvaise
laction, mais, au contraire, & ne pas commettre d’escroquerie ,
vol, d’adultére, & ne pas trahir la confiance et a ne pas nier
un dépot. Aprés cela, ils étaient dans I'habitude de se séparer,
tde se réunir de nouveau pour prendre un repas tous ensemble
dunc manicre inoffensive. » Il ajoute « qu’ils avaient néan-
moins laissé cette coutume de eoté depuis la publication de ses
édits pour faire exécuter I'ordre impérial contre les associations
(keterie). » 11 raconte ensuite qu’il a fait mettre deux femmes
ala torture, mais « quil n’a découvert chez elles autre chose
qu'une superstition sotte et outrée (superstitionem pravam et
immodicam), dont la contagion, continue-t-il, s’est répandue
dans le pays et les villages, jusqu’a ce que les temples fussent
vides d’adorateurs. »

- Ces témoignages , qui serviront de texte naturel aux obser-
vations qui vont suivre, placent sous nos yeux divers traits
caractéristiques de la religion & laquelle ils se rapportent. Le
Christianisme ¢tait une superstition, comme les trois écrivains
s'accordent & le dire ; une superstition sotte et outrée, suivant
Pline; une superstition tenant & la magie, suivant Suétone;
une superstition funeste, d'aprés Tacite. On en fait ensuite une
société , et de plus une société secréte et illicite ou heteria; ¢'était
une société de prosélytisme, et son nom était associé a des actes
criminels, atroces el honleux.

Ces quelques points, qui ne sont pas les seuls que T'on pour-
Tait signaler, renferment en eux-mémes une deseription préeise
et significative du Christianisme ; mais ils ont une portée heau-
coup plus grande quand ils sont éclairés par histoire du temps,




— 222 —

le témoignage des éerivains postéricurs, et les aetes du gouver
nement romain envers ceux qui professaient ce culte. Il es
impossible de se méprendre sur le jugement porté touchant I:
religion chrétienne par ecs trois écrivains; d’autres éerivaing
et fonctionnaires impériaux parlent encore plus clairement. Jis
associaient ¢évidemment le Christianisme aux superstition
orientales, soit qu'elles fussent propagées par des individu.*

- isolés, ou réunies en un rite qui, & cette époque, parcourut
Pempire, et joua un réle siremarquable en détruisant les formcei
nationales du culte, et en préparant ainsi la route du Christia
nisme. Telle est donc la manié¢re grossiére dont les paiens|
instruits voyaient le Christianisme, et s'il eut été, dans soi
apparence extérieure, trés-différent de ces rites et de ces art:
curieux, ils ne I'auraient pas confondu avee eux.

Par une disposition providenticlle, les changements sociaus
sont ordinairement précédés et facilités par la production dan:
Pesprit et les sentiments des hommes d’'une certaine tendan
vers le changement qui doit s'opérer. De méme qu’avant 1
tempéte on voit tourbillonner en l'air des substances légéres!
qui I'annoncent, ainsi des paroles ct des actes qui présagent,
mais ne déterminent pas une révolution qui approche , sont par;
avance en circulation dans la foule, ou passent & travers le/
champ des événements. Clest surtout ce qui eut lieu avee le
Christianisme, ainsi qu'il convenait 4 sa haute dignité. Il arriva
annoncé et escorté d'une masse d'ombres, ombres de lui-méme, |
impuissantes et monstrueuses comme le sont des ombres, mais l

i
‘!
)

I

qui d’abord ne pouvaient pas étre distinguées de lui par les
spectateurs ordinaires. Avant la mission des apotres, un mou-
vement, dont il y avait eu antérieurement des paralléles, quil
tendait & la propagation & travers I'empire de formes de culte]
nouvelles et particuliéres , avait commeneé en Egypte, en Syrie|
et dans les pays voisins. Il circulait des prophéties qui annon- |
caient un nouvel ordre de choses venant de I'Orient ct qui
augmentaient l'indécision existant dans Pesprit du peuple. Des
prétendants firent des tentatives pour satisfaire ees besoins de
nouveauté. De vicilles traditions de la vérité, incorporées depuis




— 225 —

des si¢cles dans les religions locales ou nationales, donnérent a
ces tentatives une forme doctrinale et rituelle, qui devint un
point de plus de ressemblance avec cette vérité qui devait
bientot apparaitre aux yeux de tous.

Le caractére distinetif des rites en question consiste en ce
qu'ils font appel aux sentiments de tristesse plutot qu’a ceux de joie
et d’espérance, et en ce qu'ils influencent I'esprit par la erainte.
Les notions de culpabilité¢ et d’expiation, de mal et de bien &
venir, de rapports avec le monde invisible, dominaient en eux
sous une forme ou sous une autre, et formaient un contraste
frappant avec le polythéisme eclassique , jovial et gracieux
teomme il était naturel de I'étre dans un siécle civilisé. D'un
lautre coté, les nouveaux rites ¢taient secrets; leurs doctrines
étaient mystérieuses; en les professant on se soumettait & une
Idiscipline, qui commencait par une initiation formelle, se
manifestant par l'association et s'exereant dans la privation et
la peine. Les initiés formaient par la nature méme des circon-
stances des sociétés de prosélytisme, puisquils s'élevaient en
puissanee; ils n’étaient pas enfermés dans une localité, mais
errants , sans repos ; ils envahissaient et usurpaient. La préten-
tion de ces rites & étre regardés comme une science surnatu-
relle les fit facilement confondre avee la magie et lastrologie,
qui ont autant d’attraits pour les gens riches et libertins que les
superstitions plus vulgaires en ont pour le bas peuple.

Tels étaient les rites de Cybele, d'Isis et de Mithra; tels
aussi étaient ceux des Chaldéens, eomme on les appelait com-
munément , et ceux des Mages. IlIs vinrent d’une partie du
monde et se répandirent durant le premier et le deuxieme

itele, avec une active persévérance, jusqu'aux extrémités du
nord et de I'ouest de 'Empire (1). On a trouvé en Espagne:,
ans la Gaule et en Bretagne, aussi loin que le mur de Sévére,
des traces des mystéres de Cybéle, divinité syrienne, si le
fameux temple d'Hiérapolis lui était dédié. Le culte d'Isis était

(1) Voir Muller, de Hierarch. et Ascetic. — Warburton, Div. Leg., 11, 4.
Selden, de Diis Syr. Acad. des Inscriptions, t. III, Hist., p. 296, t.V, Mém.,
p. 63; t. XVI, Mém., 267. — Lucien, Pseudomant. Cod. Theod., IX , 16.




— 224 —

le plus répandu de toutes les divinités paiennes; il était admis
dans I'Ethiopie, dans la Germanie, et méme l'imagination a
fait remonter jusqua lui le nom de Paris. Les deux cultes
avaient, comme la science de la magie, leurs colléges de
prétres et d'affiliés, gouvernés par un président, et qui étaient
entretenus par les revenus des fermes. Leurs processions allaient
de ville en ville, mendiant sur leur chemin et faisant des pro-
sélytes. Apulée raconte qu'un prétre de Cybéle saisit un fouet
et, s'accusant de quelque faute, se fouetta publiquement. Ces
charlatans , circulatores ou agyrte dans le langage elassique,
disaient la bonne aventure et distribuaient des billets prophé-
tiques aux gens ignorants qui les consultaient. Ils étaient aussi
versés dans I'art des augures, des jours heureux et malheureux,
des rites d’expiation’et des sacrifices. Onsait qu’Alexandre d’Abe-
notique avait été un de ces charlatans, jusqu’a ee qu'il s'établit
dans le Pont ol il poursuivit ses impostures avee tant de suceés
que sa réputation parvint jusqu'a Rome, et que des hommes en
place, occupant des positions élevées, lui confiérent leurs secrets
politiques les plus chers. Apollonius de Tyanes, qui professait
la philosophie pythagoricienne, prétendait au don des miracles,
voyageait de I'Inde et Alexandrie jusqud Athénes et Rome, en
préchant , enseignant et guérissant les malades , était un de ces
mémes aventuriers ; seulement il avait une conduite plus reli-
gicuse et une plus haute réputation de vertu. A une époq
antérieure , Sacrificule , autre faiseur isolé de prosélytes, d'u
déréglement avoué, était regardé avee tant d'horreur par
sénat romain parce qu'il introduisait dans Rome les infa‘trmj
cérémonies bachiques. Tels aussi furent ees fils dégénérés d'un
religion divine qui, selon les paroles de leur eréateur et de lear
juge, « parcouraient mer et terre pour faire un prosélyte, » el
le rendaient « deux fois plus digne de I'enfer qu’ils ne I'étai
eux-mémes. »

Ces religionnaires errants suivaient, pour la plupart, u
réglement de vie sévére, et quelquefois poussaient la mortif
cation jusqu'au fanatisme. Dans les mystéres de Mithra, i
tiation (1) était précédée par le jedne, Uabstinenee et une variét

(1) Acad., t. XVI, Mém., p. 274%.




— 225 —

d'épreuves pénibles; elle avait lieu par un baptéme , comme
purifieation spirituelle, et il fallait faire une offrande de pain
et de quelque embléme de résurrection. Dans les rites Samo-
thraciens, il était d’usage d'initier les enfants; il semble aussi
| qu'on y ait exigé la confession des plus grands erimes, confession
qui s¢ trouve dailleurs impliquée dans enquéte qui se pour-
suivait sur la vie antérieure des candidats qui désiraient y étre
initiés. Les vétements des convertis étaient blanes; leur mission
était regardée comme un service guerrier, et elle était entre-
| prise aprés avoir prété un serment militaire ( sacramentum ).
Les prétres rasaient leur téte, et portaient des étoffes de lin;
quand ils mouraient, on les enterrait dans un vétement sacer-
| dotal. Il n’est pas nécessaire d’insister, de faire allusion a la
mutilation infligée aux prétres de Cybéle; nous avons ¢ité
l'exemple de I'un d'eux qui se fouettait ; et Tertullien parle de
| leur grand-prétre qui coupe son bras pour sauver la vie de
| lempereur Marc-Aurele (1). Les préwres dlsis, dans leur
| lamentation pour Osiris, déchiraient leur poitrine avee des
| pommes de pin. Cette lamentation était une observance rituelle
fondée sur quelque mystére religieux : Isis avait perdu Osiris ,
et les initiés pleuraient en mémoire de sa douleur; la déesse
| syriennc avait pleuré sur la mort de Thammuz, et ses mystiques
serviteurs en célébraient la commémoration par une douleur de
ceérémonie. Selon les rites de Bacehus, une image du Dieu était
couchée & minuit dans une biére (2), et I'on pleurait en faisant
entendre des hymnes en vers ; on supposait que le Dieu mourait
et revenait ensuite a la vie. Ge n'était pas la le seul culte qui
fut célébré durant la nuit, et quelques-unes de ces cérémonies
se faisaient dans des caves.

Une lumiére céleste peut seule purifier un culte nocturne et
| souterrain. Les caves étaient & cette époque appropriées au culte
des Dieux infernaux. 11 était tout naturel que ces religions gros-
sieres {ussent associées & la magie et aux arts de la méme

(1) Apol. 25. Voir aussi Prudent, in hon. Romani, cir. fin., et Lucien de
Deo Syr. , 50.
(2) Voir aussi la scéne dans Jul. Firm., p. 449.




— 226 —
famille. La magie a de tout temps conduit a la cruauté, et la
licence serait, chez ses partisans, la réaction inévitable d'une
austérité temporaire. Une profession religieuse extraordinaire,,
quand les hommes sont dans un état de nature, fait des hypo-
crites ou des fous, et ne sera pas longtemps sans étre écartée,
si ce n'est par un trés-petit nombre. Le monde de cette ¢poque
associait comme formant une méme eompagnie, eeux qui pro-
fessaient les cultes d'Isis et de Mithra, les Phrygiens, les Chal-
déens , les sorciers, 'les astrologues, les discurs de bonne
aventure, les charlatans, et, ce qui est assez naturel, les
juifs. Le licencieux Alexandre croyait & la magic, et le grave
Apollonius en fut accusé. Les eérémonies de Mithra viennent
des mages de Perse; et il est évidemment difficile de distinguer
en principe les cérémonies de Taurobolium le Syrien de eelles
de Nécyomaneie dans I'0Odyssée, ou de Canidie dans Horaee.
Le code de Théodose appelle d'une maniére générale la magie
« une superstition, » et I'on donnait la méme origine barbare
a la magie, aux orgies, aux mystéres et au sabbat. « Les super=
stitions de magie, » « les rites des mages, » «les promesses des
Chaldéens, » « les astrologues, » sont des expressions familiéres
aux lecteurs de Tacite. L'empereur Othon, patron avoué des
coutumes orientales, prit part aux cérémonies d'Isis, et consulta
les astrologues. Vespasien, qui les consulta aussi, est connu en
Egypte comme faisant des miracles a Iinspiration de Sérapis. |
Tibére, dans un ¢édit, elasse ensemble « les rites égyptiens et
juifs ; » Tacite et Suétone, en le constatant, parlent des deux
religions & la fois, comme «ea superstitio (1). » Auguste les
avait déja associées comme des superstitions illicites, en les
mettant en contraste avee d'autres sectes qui étaient aussi d'une
origine étrangére. « Quant aux rites étrangers (peregrine cere-
monie), dit Suétone, comme il avait plus de révérence pour
ceux qui étaient anciens et preserits, aussi méprisait-il tous les
autres (2). » 11 dit ensuite, que méme en rendant la justice il

(1) Tacit., Aon., 11, 83, Suétone, Tibére, 36.
(2) August., 93.

—



— 227 —

avait reconnu le caractére des prétres d’Eleusis, aux mystéres
desquelsil avait ¢té initié & Athénes ; « tandis qu’en voyageant en
Egypte il avait refusé de voir le Dieu Apis, et avait approuvé
son petit-fils Caligula d’avoir passé par la Judée sans sacrifier
4 Jérusalem. » Plutarque parle de la magic comme s’associant
aux lugubres mystéres d'Orphée et de Zoroastre, aux Egyptiens
et aux Phrygiens, et dans son Traité sur la Superstition, il
réunit dans un méme membre de phrase, comme spéeimen de
cette maladie de l'esprit, «de se souiller de fange, de se vautrer
dans la boue, de chomer les sabbats, d’avoir des tenues mal-
séantes, de faire des prosternations, d’adorer des dieux étran-
gers (1). » Ovide, dans une série de vers, fait mention des
cérémonics « d’Adonis pleuré par Vénus, » « du sabbat des
juifs syriens, » et « du temple d'lo & Memphis, oa la déesse
est vétue de ses habits de lin (2). » Juvénal parle des eérémo-
nies, du langage , de la musique des Orontes syriens, comme
ayant envahi Rome; et, dansla deseription qu’il nous fait des
superstitions des femmes romaines , il place les juives grossiéres
qui disaient la bonne aventure entre les prétres fastueux de
Cybéle et d'Isis, les sortiléges sanguinaires des aruspices armé-
niens et I'astrologie des Chaldéens (5).

Le chrétien ayant été dans le principe regardé comme une
|espéce de juif, était, & cause méme de ecla, enveloppé dans la
haine qu’excitait ce nom, et compris dans toutes les mauvaises
|associations qu'on reprochait aux enfants dégénérés d'Israél.
Mais peu de temps suffit pour faire comprendre clairement
qu'il était tout a fait distinet du peuple maudit, ainsi que les

persécutions mémes le montrent; le chrétien se tint sur son
|propre terrain. Aux yeux du monde cependant son caractére
ne changea pas sitot. Les chrétiens avaient eneore part & la
Haveur et au reproche, comme les partisans des rites seerets
et de la magie. L'empereur Adrien, distingué comme il I'est
Ipar son caractére curieux , et connu pour prendre part a tant

(1) De superst., 3.
(2) De Art. Am., 1, init.
(3) Sat., iij, vj.




— 228 —

de mystéres (1), croyait eependant que les chrétiens d'Egypte |
se permettaient le culte de Sérapis. Ils sont mélés & la magie
d’Egypte dans Thistoire de la légion communément appelée
fulminante, a tel point, que la pluie providenticlle qui vint au/
secours de l'armée de lempereur et que I'Eglise a expliquée
par les priéres des soldats chrétiens, est attribuée par Dion-
Cassius 4 un mage égyptien qui 'obtint en invoquant Mereure!
et autres esprits. Cette guerre avait été I'occasion d'une des|
premiéres reconnaissances officielles dont I'Etat ait favorisé les|
rites de I'Orient, quoique depuis longtemps les hommes d'état}
et les empereurs y eussent pris part comme simples particuliers.|
L’empereur Marc-Auréle avait été poussé, par la crainte desj
Marcomans, & recourir & ces innovations étrangcres, et on ditf
qu'il employa les mages et les Chaldéens afin de prévenir u
issue malheureuse de la guerre. 11 nous faut observer que lef
Christianisme eut sa part de protection dans I'appui croissan
qui fut aceordé & ces cérémonies dans le troisiéme siécle.
chapelle d’Alexandre Sévére possédait les statues d’Abraham
d'Orphée, d’Apollonius, de Pythagore et de Notre-Seigneur.
Iei, comme dans le Judaisme de Zénobie, une philosophi
éclectique aida au rapprochement des religions. Mais immédiate
ment avant Alexandre, Héliogabale, qui n’était pas philosophes
tout en intronisant son idole syrienne, tout en observant
mystéres de Cybéle et d’Adonis, tout en célébrant ses eéréd
monies de magie avee des vietimes humaines, était aussi da
I'intention , suivant Lampride , d’unir avee son abominabl
superstition «les religions juive et samaritaine , ainsi que leri
chrétien, de telle sorte que les prétres d'Héliogabale pussen
embrasser les mystéres de tous les cultes (2). » De la, plus ou
moins, viennent les récits qui se trouvent dans I'histoire ecclé!
siastique relatifs a4 la conversion ou au bon vouloir pour I
foi chréticnne des empereurs, d’Adrien, de Mammée, mér¢
d’Alexandre, et autres personncs, indépendamment d’Hélio{
gabale et d’Alexandre Sévére. De tels récits ne signifient souven

(1) Tertul., Ap. 5. )
(2) Vit. Hel., 3. [




— 229 —

‘Lutre chose, sinon que les empereurs favorisérent le Christia-
iisme parmi d'autres formes de la superstition orientale.

Ce que nous avons dit suffit pour présenter a esprit un fait
historique qui en vérité n’a pas besoin de preuves. L'Orient
ivait renouvelé ses empiétements sur les religions établies de
I'Europe, ct avait produit une famille de rites qui attirait de
fiffércntes maniéres l'attention des hommes politiques , des
joluptueux, des ignorants, des hommes indécis, ou tourmentés
le remords. Suivant le besoin on désignait le nouveau culte
fous les noms d’Arménien, de Chaldéen, d'Egyptien, de Juif,
Hle Syrien, de Phrygien, et le monde qualifiait ses eérémonies
{le superstition, de barbarie, de jonglerie, de magie. Dans
pelte compagnie apparaissait le Christianisme. Ainsi donc ,
quand trois écrivains bien informés appellent le Christianisme
me superstition et une superstition liée & la magie, ils ne se
ervaient pas de mots inusités, ou d’un langage injurieux; mais
e déerivaient en termes précis et recgus; ils en parlaient
me d'un culte qui était en parenté avee ces religions obs-
res, seerctes, odieuses, méprisables, qui jetaient tant de
rouble dans toutes les parties de I'empire.

L'impression faite sur le monde par les circonstances de la
naissance du Christianisme regut aprés coup une sorte de con-
irmation par l'apparition des hérésies gnostiques et autres,
qui sortirent de I'Eglise durant le second et le troisiéme siécle.
Leur ressemblance en fait de rituel ct de constitution avee les
érémonies orientales, et quelquefois leur parenté historique
avec elles est incontestable. Certainement ¢’est une singuliére
oincidence que le Christianisme soit d’abord appelé une super-
Jstition li¢e & la magie par Suétone, et qu'il se trouve ensuite,
sl n’y avait rien dans cette religion qui pit donner lieu 4 une
pareille accusation, en compagnie intime , et selon les appa-
rences, le pére d'une multitude de superstitions se rattachant
4 la magie.

La famille gnostique (1) fait commodément remonter son

(1) Voir Tillemont, Mém., et Lardner’s Hist. Heretics.

Bisuiotn. mist. 6° axxge. I°" ovvr. 20



— 250 —

origine & une racc mixte qui avait commencé son histoire e
associant I'Orientalisme et la révélation. Aprés la captivité des
dix tribus,, Samarie fut colonisée par des « hommes de Baby-
lone, de Cushan, d’Ava, de Hamath, et de Sepharvaim, » qui
sur leur demande, furent instruits dans « le culte du dieu d
pays » par un des prétres de I'église de Géroboam. Ce fait eu
pour conséquence « quils craignirent le Seigneur et servirent
leurs propres dicux.p» C'est de ce pays qu'était Simon, le
tendu patriarche des Gnostiques, et il est représenté dans
actes des apotres comme exercant la puissanee de la magie,
était le caraetére principal des mystéres d’Orient. Son hérésie
quoique divisée en une multitude de sectes, fut répandue
le monde avec une universalit¢ qui ne le cédait pas a celle
du Christianisme. Saint Pierre, qui se rencontra avee
originairement en Samarie , semble l'avoir retrouvé 3 Romed
Saint Polycarpe rencontre & Rome Marcion de Pont, dont
seetaires étaient répandus en Italie, en Egypte, en Syrie, €
Arabie et en Perse. Valentina préché ses doctrines a Alexandri
a Rome et & Chypre ; et nous voyons que ses disciples étaien
répandus a Créte, a Césarée, & Antioche et autres parties de
I'Orient. On trouve Bardesanes et ses disciples dans la Méso4
potamie. On parle des Carpocraticns a Alexandrie, & Rome el
dans la Céphalonic; les disciples de Basilide étaient répandut
dans presque toute I'Egypte; et les Ophites étaient, & ce qu’
parait, dans la Bithynie et la Galatie; les Cainites ou Caiens
en Afrique, et les Marcosiens dans la Gaule. On peut ajoute
a celles que nous venons d'énumérer d’autres sectes, qui, sans
étre préeisément de la famille gnostique, s'associent eepend
a elle par leur date, leur caractére et leur origine. Ainsi le
Ebionites de la Palestine, les Corinthiens, qui parurent dans
quelques parties de I'Asie mincure, les Encratites et les seetes|
de cette famille qui s'étendirent de la Mésopotamic & la Syrie,
A la Cilicie et autres provinces de I'Asie mineure, et qui pas
sérent de la & Rome, dans la Gaule, ’Aquitaine et I'Espagne;
enfin les Montanistes qui, avee une ville pour métropole dans
la Phrygie, se sont étendus de Constantinople & Carthage.




— 231 —

«Quand (celui qui lit I'histoire du Christianisme) arrive au
Heuxiéme siécle, dit le D" Burton, il voit que les doctrines des
L ostiques étaient professées, sous une forme ou une autre,
Hans toutes les parties du monde civilisé. Il trouve ces sectaires
partagés en écoles fréquentées en aussi grand nombre et avee
autant de zéle quiaucune de celles dont la Gréce et I'Asie pour-
raient se vanter dans leurs plus beaux jours. Il rencontre des
ms qui jusque-1a lui avaient été totalement inconnus, et qui

:‘ xcitaient autant de sensation que eeux d’Aristote et de Platon.
{l entend parler d’ouvrages qui ont été écrits pour défendre la
wuvelle philosophie et dont aucun n’a survéeu jusqu’a nos
rs (1). » Plusieurs des fondateurs de ces sectes avaient été
hrétiens ; quelques-uns étaient d’origine juive ; d’autres étaient
lus ou moins affiliés aux rites du Paganisme, avec lesquels
leurs propres cérémonies avaient une si grande ressemblance.
ontan scmble méme avoir été un prétre tronqué de Cybéle ;
partisans de Prodicus déclaraient posséder les livres secrets
lle Zoroastre, et la doctrine du dualisme que professaient un
grand nombre de ces sectes doit remonter & la méme source.
silide semble avoir reconnu Mithra comme I'Etre-supréme, le
orince des anges ou le soleil,, si Mithra est le méme qu’Abraxas,
Jom inscrit sur ses amulettes. D'un autre coté, on dit quil
Avait ét¢ instruit par un diseiple immédiat de samt Pierre, et
Valentin par un diseiple méme de saint Paul. Marcion était le ﬁk
Jun éveque de Pont, et Tatien un disciple de saint Justin, martyr.
‘Quelle que soit I'histoire de ces sectes, quoique ce puisse étre

eurs, elles ressemblaient de trés-prés, du moins dans leur
rofession et leur rite, & ces mystéres paiens que I'on colpor-

¢ « Gnostique » implique la possession d'un secret qui devait
tre communiqué & leurs disciples. On se préparait a le rece-

(1) Bampton Lect. 2.

ait, ainsi que nous l'avons déerit plus haut. Leur nom méme -



— 952 —

voir par l'observation de cérémonies, et les rites symbolique
servaient d'instruments d'initiation. Tatien et Montan, les re
présentants de deux éeoles distinetes, s'accordaient & faire d
Pascétisme une régle de vie. Les disciples de ees deux scctaires

damné le mariage pour une raison ou l'autre (1). Les Mar
cionites avaient trois baptémes ou plus. Les Marcosiens avaien
deux cérémonies quils appelaient de la rédemption; la der
ni¢re ¢tait eélébrée a la facon d'un mariage, dans une salld
ornée comme une chambre nuptiale. Une conséeration & la
trise faite avee de I'huile venait ensuite. Une extréme-onetio
faisait aussi partie de leurs rites, et les priéres pour les mort
entraient dans leurs pratiques. Bardesanes et Harmonius étaien
renommés pour la beauté de leurs chants. Les prophéties:
Montan étoient annoncées, conune les oracles des paiens, d
un ¢tat d'enthousiasme et d'extase. Un temple fut ¢levé auf
de Carpocrate, Epiphanes, qui mourut a l'age de dix-sept
dans l'ile de Céphalonie, lieu de la naissance de sa mére, et il §
était honor¢ par le chant d’hymnes et par des sacrifiees. Les
pocratiens rendaient le méme honneur & Homére, & Pythagore
a Platon, & Aristote et aux apotres. On placait des couronne
sur leurs images , et l'on faisait bruler de I'encens devant
Dans une des inscriptions trouvées & Cyréne, il y a enviror:
vingt ans, Zoroastre , Pythagore, Epicure et autres, sont mi
ensemble avee Notre-Seigneur, et présentés comme des
deles de conduite. Ces inseriptions renferment aussi la doetrin
carpocraticnne d'une communauté de femmes. Je ne veux pe
parler des agapes et communions de quelques-unes de ce
sectes, qui n'étaient pas surpassées en déréglement par les e
monies paiennes dont elles étaient une imitation. Le nom mémy:
de Gnostique devint une expression dont on se servait pouj
exprimer les plus abominables impuretés, et personne n'osai,

(1) Burton, Bampton Lect., note 61.



— 255 —
manger du pain avee eux, ni sc servir de leurs assiettes ct de
Jeurs ustensiles de cuisine.

On sait que les exces du déréglement se lient & I'exercice de
|la magie et de l'astrologie (1). Il existe encore un trés-grand
nombre d’amulettes des Basilidiens, couvertes d'inscriptions sym-
boliques, dont quelques-unes sont chrétiennes, quelques autres
représentent les figures d'Isis, de Sérapis et d’Anubis dans les
postures  grossicres et ‘indécentes familiéres & la mythologie
yptienne (2). Saint Irénée avait déja uni les deux crimes en
rlant des diseiples de Simon : « Leurs prétres mystiques,
Mdit-il, vivent dans le libertinage et ils pratiquent la magie, sui-
i vant I'habileté de ehacun. Ils font des exorcismes et des enchan-
{tements ; donnent aussi des potions d’amour, des recettes pour
séduire ; ils cultivent avee soin la science des esprits, des songes
tous les autres arts de méme nature (3). » Les Marcosiens
ftaient surtout adonnés aux curicuses pratiques qui sont aussi
httribudes a Carpocrate et 2 Appelle. On rapporte que Marcion
bt autres se sont servis de l'astrologie. Tertullien dit en parlant
{fune maniére générale des sectes de son époque : « Les héré-
ques font un commerce infame avec les soreiers, les charla-
lants, les astrologues, les philosophes, c'est-a-dire des gens
jJui s'occupent de questions curieuses, et se parent de ce nom.
s répétent partout : « cherchez et vous trouverez (). »

Tels furent les Gnostiques; ils avaient une apparence qui
tessemblait suffisamment & celle de 1'Eglise chrétienne, pour
jque les speetateurs qui lui étaient étrangers et qui avaient
ontre eux des préjugés, fussent-ils philosophes comme Celse
¢t Porphyre, ou pris dans la foule, les confondissent avee
Eglise dans les derniers temps de I'époque anténicéenne, de
méme qu'elle fut, dans la premiére partie de cette période,
onfondue avec les mystéres paiens.

- Il peut arriver qu'une appréciation commune touchant une

(1) Burton , Bampton Lect. , note 44.

| (2) Montfaucon, Ant.,t. II, part.2, p. 353.
(3) Her., I, 20.

(4) De Prescr. , 43.



— 254 —

personne ou un corps soit purement accidentelle et n'ait aucun/
fondement ; mais dans ce cas elle ne dure pas longtemps. Telles
furent les calomnies sur les réunions des chrétiens , dans les-
quelles on les accusait de commettre des impuretés et de manger,
les enfants, calomnies qui étaient presque éteintes du temps
d'Origene, et qui avaient pu naitre de ce que le monde confon-
dait ces réunions avee les cérémonies paiennes et hérétiques.
Mais quand une appréciation passe de siécle en siécle, elle de-
vient certainement l'indice d'un fait, et correspond & des
qualités préeises de 'objet auquel elle se rapporte. Dans ce cas,
les méprises mémes instruisent; car clles s'allient & la vérité,
el nous pouvons en rendre compte. Souvent ce qui parait une
méprise est simplement la facon particuliére dont un témoin
porte son témoignage, ou limpression qu'un fait produit su
lui. Tel homme est naturellement disposé & censurer dans une
circonstance ol tel autre sera au contraire enclin a donner di
¢loges; la méme action excite I'enthousiasme d'un esprit , tand
qu'elle souléve le mépris d’'un autre. Ce qui parait de la magna
nimité & celui-ei, n'est que du romantisme pour celui-la; une
troisiéme personne n’y verra que de I'orgueil; une quatriémel
de la prétention ; tandis u’aux yeux d'une cinquiéme le fait sera
simplement inintelligible. Il y a cependant dans ces témoignages
isolés une certaine analogie qui nous donne une idée de ee &b
quoi la chose ressemble et de ce & quoi elle ne ressemble pas.
Quand on sait que la superstition est le eoté caractéristique d'u
homme, on peut étre & peu prés sir de ne le trouver ni plate
nicien ni épicurien; et les mots mémes qui ont une significatio
ambigué,, comme athée ou réformateur, sont susceptibles d'une
interprétation sire, quand nous savons quel est 'homme quiy
les prononee. Il y a de méme un certain rapport général entm,
la magie et le miracle, I'obstination et la foi, l'insubordination“
ct le z¢le pour la religion, le sophisme et e talent de l'argumen-
tation, la ruse et la douceur. Occupons-nous & contempler le|
reflet, si 'on peut s'exprimer ainsi, du Christianisme primitif}
dans le miroir du monde.
Les trois éerivains, Tacite , Suétone et Pline, lappellent unc“
(:

!

]



— 255 —

« superstition ; » or, cette imputation n'est pas donnée acei-
dentecllement, car elle est répétée par un grand nombre d'ora-
‘teurs et d’écrivains postérieurs. L'accusation relative aux ban-
quets, dans lesquels on accusait les ehrétiens de se nourrir
de la chair des enfants, dura & peine une centaine d’années;
mais tous les témoins paiens que nous pouvons invoquer,
aceusent I'Eglise de superstition. Le controversiste paien dont
il est question dans Minutius appelle le Christianisme : « Vana
let demens superstitio. » Le légiste Modestinus parle, en faisant
une allusion apparente au Christianisme , « d'esprits faibles
qui sont terrifiés , superstitione numinis. » Le magistrat paien
demande a saint Marcel si lui et les autres chrétiens ont laissé
de coté les « vaines superstitions, » et s'ils vénérent les dieux
qu'adorent les empercurs. Dans Arnobe, les paicns parlent du
|Christianisme « comme d'une religion exécrable et portant mal-
heur, pleine d'impiétés et de sacriléges, corrompant les rites
établis anciennement par ses superstititions nouvelles. » L'adver-
saire anonyme de Lactance 'appelle « impia et vilis superstitio. »
Linscription de Dioclétien & Clunie avait été faite, ainsi quelle
leporie, & I'occasion de « 'extinetion totale de la superstition des
chréticns et de I'extension du culte des dieux. » Maximin, dans
sa letire sur I'édit de Constantin , I'appelle une superstition (1).

Que signifie I'épithéte ainsi attachée au Christianisme du
|eonsentement unanime des paiens qui font autorité ? Elle ne
peut certainement pas avoir pour objet de désigner une religion
dans laquelle I'homme était libre de penser ee qui lui plaisait,
ol il se trouvait dégagé de tout frein, soit de l'ignorance, de la
lerainte,, de l'autorité, ou des pieuses fraudes. Quand les écri-
vains paicns appellent les rites orientaux des superstitions, ils
emploient certainement ce mot dans son sens moderne; on ne
| peut sirement pas douter quils ne I'appliquent au Christia-
{nisme dans le méme sens. Mais Plutarque nous explique le mot
superstition avee étendue dans le traité qui porte ce nom :
«De tous les genres de crainte, dit-il, la superstition est la

(1) V. Kortholt, dans PI. et Traj., Epp., p. 152 ; Comm. dans Minut. F., etc.




— 236 —

plus fatale & I'action et & T'esprit d' cmrcprlxe. Celui qui ne na-
vigue pas ne craint pas la mer; celui qui n’est pas engagé dans
le service militaire n'appréhende pas la guerre; celui qui reste
dans son intérieur ne eraint pas les voleurs ; le pauvre na pas
a redouter les flatteurs ; 'homme privé est & I'abri de I'envie.
L’habitant des Gaules ne craint pas les tremblements de terre ,
pas plus que I'habitant de I'Ethiopie n'appréhende le tonnerre-
mais eelui qui eraint.les dicux craint tout: la terre, les mers,
Fair, le firmament, obseurité, la lumiére, le bruit, le silence,
le sommeil. Les esclaves dorment et oublient leurs maitres; le
sommeil adoucit le poids de la chaine des prisonniers; durant
le sommeil, les blessures enflammées et les plaies eruelles sus-
pendent leur cuisson. La superstition scule n'a pu entrer ¢n
accommodement avee le sommeil ; car, durant le sommeil de
ses victimes, elle fait apparaitre, comme si elles étaient dans le
royaume des impies, des spectres horribles et des fantomes
monstrueux; elle produit des souffrances diverses, se joue de
la pauvre ame et la persécute. Quand les gens superstiticux se
lévent, au licu de rire de ce qui n’a aucune réalité, ils tombent
entre les mains des charlatans et des magiciens qui leur disent:
«Appelez la vieille sorciére pour faire des expiations, baignez-
vous dans lamer et asseyez-vous toute la journée surla terre.»
Plutarque parle ensuite de I'introduction de « noms étranges et
d’expressions barbares » dans « I'autorité divine et nationale de
la religion. » 1l observe que, tandis que les esclaves, lorsquils

désespérent d'obtenir la liberté, peuvent demander & étre vendus |

4 un autre maitre, la superstition n'admet pas que ses victimes

puissent changer de Dieu, puisque « on ne peut trouver un |

Dicu qui ne soit pas redouté de eelui qui craint les dieux desa
famille et de sa naissance, qui tremble devant le Dieu qui
sauve et qui bénit, et devant ceux de qui nous tenons la
richesse, la fortune, la concorde, la paix, le suceés des paroles
sages et des bonnes actions. » Il dit encore que tandis que la
mort est pour tous les hommes la fin de la vie, il n’en est pas
ainsi avee le superstitieux ; car, avec la mort , lui apparaissent
les lourdes barricres de I'enfer, les torrents impétueux, com-




— 237 —

posés a la fois de feu et de ténébres, I'obscurité avee ses milliers
de fantomes, les spectres aux visages hideux et aux voix
effrayantes, les juges et les bourreaux, les abimes et les ca-
vernes pleines de miséres innombrables. »

Plutarque ajoute que dans l'infortune ou la maladie, 'homme
superstiticux refuse de voir le philosophe qui pourrait lui donner
des consolations morales, ou le médecin du corps, et quiil
sécric a leur vue : « Homme, souffre que jendure un chati-
ment, moi, créature impie, maudite, haie des dicux et des
génies. » L'athée, au contraire (avee qui il met constamment
le superstitieux dans un contraste désavantageux au dernier),
| « essuie ses larmes, arrange ses cheveux, secoue sa tristesse. »
Mais comment pourrez-vous vous adresser au superstitieux,
comment pourrez-vous lui venir en aide? Il se tient & part,
vétu d'étoffes grossicres ou de sales haillons; souvent il se
dépouille de ses habits, s¢ roule dans la boue et raconte tout
haut ses péchés et ses fautes, parce quil aura mangé et bu
|quelque chose que la Divinité ne permettait pas..... Quand il
est de bonne humeur et sous linfluence d'une superstition
joviale, il reste chez lui et se complait au milieu des sacrifices
et du carnage, pendant que de vieilles sorci¢res lui attachent ,
comme a une chevie, selon Pexpression de Bion, tous les
charnies qui se présentent. « Ce que les hommes aiment davan-
tage, continue-t-il, ce sont les fétes, les banquets dans les
temples , les initiations, les orgies, les pri¢res et les adorations.
Mais le superstitieux désire se réjouir et n'en est pas capable.
Siil est couronné, il devient pale; sl sacrifie, il est dans la
crainte; s'il prie, c'est d'une voix tremblante; s'il brule de
leneens, c'est d'une main peu assurée. Il dément ce que dit
Pythagore, que nous nous trouvons dans la meilleure des posi-
| tions quand nous approchons des dieux; car les hommes
superstitieux sont dans une position des plus malheureuses et
des plus misérables lorsquiils approchent les temples et les
chasses des dieux, absolument comme si ees temples étaient
des antres de bétes féroces, des repaires de serpents ou des
cavernes de monstres marins. »




o WP

Nous avons la une peinture assez vive de l'idée de Plutarque
sur l'essence de la superstition : ¢'était la pensée imaginaire de
l'existenee d'un maitre invisible toujours présent; I'asservisse-
ment & une régle de vie, 4 une responsabilité eontinuelle ; Fobli-
gation d'observer de petites choses; limpossibilité¢ d'échapper &
son devoir; l'impuissance de choisir sa religion ou d'en changer;
la contrariété des jouissances de la vie; une vue mélancolique
du monde, le sentiment du péehé, Ihorreur du erime , Tappré- |
hension du chatiment, la erainte, 'humiliation, I'abattement,
linquiétude, effort constant d’étre en paix avee le ciel; enfin,
I'erreur et labsurdité dans les méthodes choisies pour atteindre
ce but. Telle aussi était 'idée de Velléius I'Epicurien, quand il
s'éloignait avee horreur du «sempiternus Dominus » et «curiosus
Deus » des stoiciens (1). » Assurément la pensée de Tacite, de
Suétone et de Pline était la méme. De la le reproche adresséssi
souvent aux chirétiens d'étre erédules , esprits faibles et pauvres
d'intelligence. Leurs adversaires paiens parlent, dans Minutius
et Lactance, de leurs « contes de vieilles femmes (2). » Celse les
accuse de « donner leur assentiment au hasard et sans raisongs
en disant : « Ne vous informez pas, mais eroyez. » Il dit ailleurs:
« lls établissent qu'il ne faut laisser approcher aucun homme
instruit, sage ou sensé¢; mais qu'il faut recevoir avee confianee
I'homme ignorant, faible d'esprit, semblable & un enfant. En
avouant que ceux-ci sont dignes de leur Dieu, ils d ésiren
évidemment (parce quils ne sont pas capables d'autre chose)
convertir les sots, les esprits vulgaires, stupides, laches, les
femmes et les enfants. » 1ls « trompent les gens simples et les
conduisent ot ils veulent. » Ils « s'adressent aux jeunes gens, |
aux domestiques et aux faibles d’esprit. » Ils « s’¢loignent des
personnes instruites comme de sujets impropres a leurs impos-
tures, et les paysans deviennent leurs dupes (s). » Le magistrat

(1) Ttaque imposuistis in cervicibus nostris sempiternum dominum, quem
dies et noc'es timeremus; quis enim non timeat omnia providentem et cogi-
tantem et animadvertentem ct omnia ad se pertinere putantem, curiosum, et
plenum negotii Deum ? — Cic., de Nat. Deor, 1, 20.

(2) Min., c. 1. Lact. v, 1, 2. Voir Arnob., ij, 8, etc.
(3) Origen. contr. Cels. ,1,9; 11, %4, 505 vi, 44,




— 259 —

ien dit au martyr Fructueux : « Toi qui, en qualité d'apotre,
tépands une nouvelle fable , en disant que les jeuncs filles
nstantes peuvent quitter les bosquets et abandonner Jupiter,
ondamne, si tu es sage, le symbole des vieilles femmes (1). »
Tout cela nous explique les épithétes d’aventurier, de char-
atan, d’enchanteur, d'imposteur, de sophiste, de sorcier, jetées
hommes qui ont enseigné le Christianisme; tantot afin de
endre compte du récit ou de I'apparence de leurs miracles;
clquefois pour expliquer leur suceés. On disait que Notre-
Seigneur avait appris en Egypte le secret de la puissance miracu-
suse dont il était doué ; les adveraires d'Eusébe (2) lui donnaient
s épithctes de « magicien, de charlatan, dimposteur, d’aven-
ier , d’enchanteur ; » ils « adorent ce sophiste erucifié , »
Lucien (s); « Paul qui surpasse tous les soreiers et impos-
lBurs qui ont jamais existé, » tel est le portrait que Julien nous
lonne de l'apotre. Saint Justin dit & Tryphon : « Vous avez
Invoy¢é précher dans le monde entier qu'une certaine secte
hée ct sans lois est venue d'un nommé Jésus, imposteur de
alilée (4). » « Nous connaissons, dit Lucien en parlant des
Phaldéens et des mages , comment le Syrien de Palestine, qui
stle grand sophiste en ces matiéres, gucrit les Iumuques qui
¢ présentent a lui les yeux contournés, la bouche couverte
éeume, et les renvoie "ll(,I'lS, en les débarrassant de leurs
? aux , moyennant un grand prix (s). » « Si quelque magicien,
Jomme habile et cachant mener les choses, venait prés d'eux ,
lit le meme éerivain , il obtenait bien vite de Pargent et falsaxt
nsuite la grimace & ses dupes (6). » L'officier qui gardau sainte
erpétue craignait qu'elle ne s'‘échappat «a l'aide d’enchante-
nents magiques (7). » Quand saint Tiburee ent marché sur des
harbons ardents, son juge s'éeria que Jésus-Christ lui avait

(1) Prudent. io hon. Fruct., 37.
(2) Evan. Dem., 11, 3, 4.

(3) Mort. Pereg., 13.

(4) Chap. 108.

(5) Philop. , 16.

{6) De Mort. Pereg., ibid.

(7) Ruin., Mart., p. 100, 594, etc.




— 240 —

enseigné la magie. Sainte Anastasie fut jetée en prison comme!
donnant des remédes scerets. La populace criait contre saing
Agm.s : « Finissons-en avee la sorciere, tolle magam, tolle ma-

poix bruhmc sans s'émouvoir, lc< Ju1f< ctlcs Gentils §’ ccmrcm. |
Isti mayz et malefici. « Quelle nouvelle illusion , dit le magis
paien & l'occasion de saint Romain, a amené ccs sophistes & nier!
le culte des dieux? Gombien ce chef de sorciers, capable
son charme (carmen) thessalien de se rire du chatiment, sef
moque de nous (1). » ot
Nous pouvons, de ce qui préeede, tirer la signification du
mot carmen dans le sens ot Pline I'emploie. Quand il parle des
chrétiens; « disant ensemble un carmen au Christ comme a ¢
Dieu, » il entend & peu prés ce que Suétone rend par « malefia
superstitio (2). » Les expressions de ce dernier écrivain et
Tacite sont encore éclaircies avee plus de préeision et, je
dire, d’'une maniére plus particuli¢re, par certaines clauses dt
code de Théodose, qui semblent montrer que ces historiens
faisaient qu’employer des expressions et des phrases consaerées
en exprimant l'idée quils avaient du Christianisme. Tacite
par exemple, nous dit : « Quos perflagitia invisos, vulgus
christianos appellabat; et la loi contre les soreiers et les astro
logues parle dans le code de ceux, « quos ob facinorum magn
tudinem vulgus maleficos appellat (). » En outre, Tacite ace
les chrétiens de Todium hwmani generis, ce qui était le tre
caractéristique d'un homme pratiquant la magie; or, les
appellent les sorciers, « humani generis hostes, » « human

(1) Prud. in hon. Rom., v. 404, 86S.

(2) Nous avons dans la Philopatris des exemples de carmina attribués au
chrétiens.

(3) Goth. in Cod. Th., t. V, p. 120, ed. 1665. Ailleurs: « Qui malefic’
vulgi consuetudine nuncupantur. » Leg. 6. Ainsi Lactance : « Magi et ii quo
veré maleficos vulgus appellat. » Inst., ij, 17. « Quos et maleficos vulg
appellat. » August., Civ. Dei, x.19. « Quos vulgus mathematicos vocat.
Hieron. in Dan., c. ij. Vid. Gothof. in loc. D autres lois parlent de ccux q
étaient : « maleficiorum labe polluti. » et des « maleficiorum scabies. »




— 241 —

neris inimict , » « nature peregrini, » « communis salutis
stes (1). »

Ces passages nous fournissent I'explication de mots qui ont
cité une grande surprise chez certains écrivains modernes,
inc s'expliquent pas qu'un historien grave, instruit, comme
tait Tacite , ait appliqué aux chrétiens des épithétes qui
ssemblent fort a des injures. Et ecpendant quelle difficulté
évent ces expressions, si 'on suppose que les chrétiens
aient regardés comme des magiciens et des astrologues, et que
s derniers passaient pour ¢tre des hommes intriguant en seeret
ntre le gouvernement établi; qu'ils étaient les instruments
thommes politiques perdus, les ennemis de la religion établie,
s propagateurs de fausses rumeurs, les auteurs d’empoison-
ments et d'autres crimes ? Paley, aprés avoir cité quelques-uns
s plus beaux et des plus entrainants passages de saint Paul,
crie : « Lisez ceci et songez ensuite & «I'exitiabilis superstitio.»
exprime ensuite le désir, « en dissertant contre les auteurs
iens, d’opposer nos livres aux leurs (2), » comme s'il s’agissait
i de livres. Les hommes publics se soucient fort peu des livres.
s beaux sentiments, la plus luminecuse philosophie, la plus
ofonde théologie, linspiration méme, sont choses qui les
juchent peu; ils s'occupent des faits et ne se soucient que des
S. La question pour eux, lors de la propagation du Christia-
e, 6tait de connaitre la valeur, de savoir quelle était la
ndance de la communauté chrétienne dans I'Etat? Ils ne
Inquictaient guére de ce que les chrétiens disaient et pensaient.
‘eux-ci auraient pu exhorter a la paix, & l'obéissance passive
) terpes aussi forts que possible, sans qu'on en tint compte;
ais ce dont les hommes d’Etat se préoccupaient alors comme
ourd'hui, était de savoir ee qu'ils faisaient, de connaitre leur
bsition sociale. C'est bien peu de chose que de renvoyer les

rum, populi, generis humani, Deorum, Imperatorum, legum, morum,
jture totius inimici. » Apol., 2, 33, 38, ad Scap., 4, ad Nat. 1, 17.
{(2) Evid. . part. ij , c. 4.

BisLiotn. mst. 6° ANNEE. [ oUvR. vl



— s —

hommes du monde aux vérités abstraites ou aux premiers pri
dpes; un homme d'Etat apprécie les partis, les seetes,
écrivains, seulement par le eoté qui le touche. Il a pour e
genre de jugement I'wil exercé, et il est peu vraisembl
quil se trompe. « Qu'est-ce que la vérité? » a demandé Pi
en plaisantant. Les justifications, quelque éloquentes et v
qu'elles fussent, étaient inutiles auprés d'un magistrat romain
contre Linstinet si sur qui lui faisait redouter le Christianisme
C'était en effet un ennemi dangereux pour toute puissanee g
ne sappuyait pas sur lui; le magistrat le sentait,, et 'événeme
a justifié son appréhension.

Nous ne devons pas perdre de vue le caractére bien cor
de I'Etat romain dans ses rapports avee ses sujets. 11 eut d
principe une extréme méfiance des sociétés seerétes. Il était p
a coneéder une tolérance large et sur une vaste échelle;
ainsi qu'il en est avec les gouvernements modernes, il d
avoir une juridiction et une autorité suprémes sur ch
mouvement du eorps politique et de ses membres ; songe
aussi que ses institutions étaient basées sur sa religion ¢
dépendaient essentiellement. Toute innovation hostile au
ganisme, c'est-d-dire au culte établi, était en conséque
réprimée avee rigueur, si elle navait pas l'autorisation d
loi. C'est pourquoi ceux qui pratiquaient des superstitions g
sicres, des mystéres, la magie, l'astrologie, étaient mis au b
de la société, et se trouvaient dans une situation analogue,
T'on peut se permettre cette comparaison , a celle qu’oceup
chez nous les contrebandiers et les braconniers , ou peut-éir
méme les voleurs et les brigands de grand chemin. Dans l¢
romans, l'on fait quelquefois demander au voleur de notr
époque pourquoi la majorité d'un peuple lierait la minorité ;
pourquoi il serait justiciable des lois qu'il n’observe pas. Malg
cela le magistrat, quoiqu’il désire en réalité que tous les hom
gagnent leur vie et prospérent, en suivant toutefois les voit
légalement sanctionnées, sappuie sur la puissance de la force
et fait pendre ou déporter ceux qui cherchent & se soustraire |
sou autorité. Les Romains appliquaient cette régle 4 la religiol




= B

rdner proteste contre I'application que Pline fait des mots
opiniatreté et obstination inflexible, » en parlant des chré-
ens de Pont. « Ce sont 1 en vérité des paroles dures, dit-il,
rt mal appliquées 4 des hommes qui étaient préts  se laisser
aincre et désireux de donner satisfaction & leurs ennemis, s'il
pur eat ét¢ permis de parler (1). » Il dit ensuite : « Il me semble
e Pline a agi d'une manicre arbitraire et injuste dans la
aniere dont il a traité les chrétiens de sa province. Quel droit
ait Pline d’agir de la sorte? En vertu de quelles lois punissait-
les chrétiens de mort ? » Mais les romains avaient toujours
lé les sorciers et banni pour la vie les personnes qui les

q

tystéres leur paraissaient plus spéeialement suspects , paree
e, dés quiils n’étaient pas acceptés par la religion établie , ils
épondaient en réalité & ce qui peut étre appelé un besoin du
mps. Les Grees d'une époque antéricure avaient naturalisé
thez cux les mystéres d’Eleusis et autres, qui étaient venus de
gypte ct de la Syrie, ct ils avaicnt peu & craindre dune
louvelle invasion qui devait venir du méme eoté; cependant,
¢ dans la Gréee, comme le dit Plutarque, les carmina
disciples errants de Cybéle et de Sérapis, mirent l'usage
s vers hors de mode, et par suite les réponses des dieux
rent données en prose. Les oracles ne tardérent pas a cesser
ut & fait. Lincrédulité générale, qui prévalait dans toutes les
Hlasses au sujet des fables mythologiques de Caron, de Cerbére
) du royaume des chatiments, contribuait aussi & aceroitre la
‘hlousie dans I'esprit des Romains (3).
‘Nous savons quelle opposition rencontra dans Rome méme
h philosophie de la Gréee; il est assez naturel que l'aversion
les hommes d'état et des légistes qui veillaient sur la consti-
ion fut plus grande encore pour les eérémonies des Barbares.
a religion était le point d’honneur romain. « Les Espagnols,

| (1) Heathen Test., 9.

(2) Gothof. in Cod. Th., t. V, p. 121.

(3) Cic. pro Cluent., 61 ; trad. de Gieseler, vol. I, p. 21, note 5. Acad. Inscr.,
34. Hist., p. 110.



— 245 —

dit Cicéron, peuvent rivaliser contre cux en nombre, les Ga
lois en force physique, les Carthaginois en adresse, les G

dans les arts, les ltaliens et les Latins en bon sens; m:

Romains surpassent toutes les nations en piété et en dévotior
Une de leurs lois portait : « Que personne n'ait des dieux j
son usage personnel , ni n'adore en particulier des dieux
veaux, 4 moins que ces dieux ne soient acceptés par I'autoril
publique (2). » Le sénat interdit & Lutatius (s), & la fin d

premiére guerre punique, de consulter les Sortes Prenes
comme ¢étant « quspicia alienigena. » Quelques années apné
ce consul prit la hache et commenca & détruire les temp
d'Isis et de Sérapis. Dans la seconde guerre punique, le sén
ordonna la restitution des libii vaticini ou precationes et
tout écrit relatif & I'art des saerifices. Quand, & une

aux Romains la loi de leurs ancétres qui interdisait le fo
le cirque et la cité aux magiciens et aux prophétes, et
livres furent brulés. Dans le siécle suivant, on condamna
bannissement des individus qui travaillaient & introduire |
culte de Sabazius le Syrien, et, plus tard, les temples d'Is
de Sérapis furent détruits une seconde fois. Nous voyons dan
Dion que Mécéne conseille a Auguste d’honorer les dicux sui
vant l'usage national, parce que le mépris des divinités du
conduit a I'insubordination civile, a I'acceptation des lois
géres , aux conspirations et aux réunions secrétes (). «|
souffrez pas, ajoute-t-il, que I'on renie les dieux ou que
pratique la sorcellerie. » Le jurisconsulte Julius Paulus éts
comnie un des principes fondamentaux de la loi romaine,
ceux qui introduisent des religions nouvelles, qui n’ont pas
mises a I'épreuve, doivent étre dégradés, et mis & mort
appartiennent aux classes inférieures de la société (s).

(1) Pe Harusp. Resp. 9.

(2) De Leg., ij. S.

(3) Acad. loser., ibid.

(§) Neander, Eccles. Hist. tr., vol. I, p. 81.

(3) Muller, p. 21, 22, 20; Tertull., Ox. tr., p. 12, note p.



F - — %5 —

vons aussi quil est formellement ordonné par une loi de
ntin que les aruspices n'exerceraient pas leur art en
et , et il existe une loi de Valentinien pour défendre durant
it les sacrifices et la magie. Mais ce qui se rapporte plus
ement & ['objet que nous avons en vue, cest le zéle avee
Trajan résistait aux heterie ou sociétés secrétes. A tel
t que lorsqu'un incendie dévasta la Nicomédie, et que Pline
proposa en consé¢quence (1) de former un corps de cent
ante pompiers, il fut effrayé de ce précédent, et sy opposa.
quenous avons dit fait ressortir un autre point de vue sous
les rites de I'Orient devaient déplaire au gouvernement
in : ¢'est que ces religions parcouraient le monde et fai-
ent du prosélytisme. Il eut pu tolérer des superstitions étran-
es, qui eussent été professées par des provinces ou des pays
s sous sa juridietion ; mais faire du prosélytisme au profit
e religion jusque-la inconnue, former en son nom un nou-
paru, et propager a travers I'empire cette religion — qui
ait pas seulement locale, mais universelle, — ¢’était com-
jettre , 4 la fois un crime contre l'ordre et Ia raison. L'Etat
ait avoir la paix partout et redoutait les changements;
ssi, suivant Lactance, ceux qui avaient en horreur lareligion
lique, transmise par leurs ancétres, étaient justement punis,
Favaient mérité (a) »

est assurément impossible de nier que les chrétiens en
nblant dans un but religieux, ne violassent une loi solen-
un principe vital de la constitution romaine , et tel est le
r sous lequel les historiens et les philosophes de I'empire en-
geaient leur conduite. C'était la un acte hardi de la part des
ples du grand Apotre, qui a commandé. d'obéir aux puis-
ees établies. Ils en viennent avee le temps & résister a I'auto-
des magistrats , résistance qui présente, d'aprés la théorie
e qu'on appelle aujourd'hui le Prineipe Volontaire (Volon-
Principle) un phénoméne inexplicable. La justification de

) Gibbon. Hist., ch. 16, note 14.
{2) Epit. Tnstit., 35,



— 246 — ;

cette désobéissance sappuie simplement sur la nécessité de se
soumettre & I'autorité supérieure de quelque loi divine; maissi
le Christianisme était, dans son essence, simplement un culte|
privé et personnel, comme beaucoup de gens le pensent i

nisme, dans ce cas, impose une loi au monde, et il entre for-

mellement dans le champ de la politique. Gibbon rapporte que
par suite de I'édit de Pline, « la prudence des chrétiens leur fitf
suspendre leurs agapes; mais qu'il leur était émpossible

supprimer T'exercice du culte public (1). » Nous ne sauric
tirer nous-méme une autre conclusion. b

Trois cents ans plus tard les chrétiens semblent avoir adm

une violation de la loi plus remarquable encore. Nous citerons
4 ce sujet le docteur Burton. Aprés avoir parlé de I'édit de
Maximin, qui prenait des mesures pour la restitution des terre
et de tous les batiments qui leur avaient été confisqués : « Il est
clair, dit-il, d'aprés les termes de eet ¢dit, que les chrétiens
avaient possédé pendant quelque temps des propriétés. Il sagitf
de maisons et de terrains qui n‘avaient pas appartenu aux indi-f
vidus, mais au corps entier. Il serait impossible que le fait de
ces possessions ait ¢chappé a I'attention du gouvernement ; mais
il semble quil ait eu licu en violation directe d'une loi def
Dioclétien, défendant aux eorporations ou aux associations qui
n’étaient pas légalement reconnues, d'acquérir des propriétés.|
Les chrétiens ne formaient certainement pas un corps reconnuy
par la loi au commencement du régne de Dioclétien, et Foni’
pourrait presque penser que cet ¢dit fut spécialement rendul
contre eux. Mais il est probable que cette loi contre les corpo-
rations fut éludée, ainsi qu'il arrive & bien d'autres lois fondées|
sur la tyrannie et contraires aux premiers principes de justice.
Nous devons supposer que les chrétiens avaient acheté des

(1) Gibbon, ibid. Origéne adinet et défend la violation des lois : Oux &logov
ouslinxas TP TX vevoptomeva Tocsty, Tag Unep adnfecag. — Cels., 1, 1.



— 247 —

terrains et des maisons avant que la loi ne fit adoptée, et leur
mépris de la prohibition peut étre regardé comme une autre
preuve que leur religion avait pris pied d’'une maniére si ferme,
que ceux chargés de faire exécuter la loi étaient obligés de
devenir les complices de leurs violations de la part d’un corps
déja si nombreux (1). »

_ Il n'y a pas & s’étonner, ainsi qu'on le voit dans Prudence,
que le magistrat qui présidait au martyre de saint Romain
appelle les chrétiens «un peuple rebelle (2); » que Galére les
accuse « d'atroce conspiration. » Dans Minutius, les paiens
parlent d’eux comme « d’hommes d'une faction perdue. » On

rapprochant da\ antage du lanaage de Tacite, que nous av ons
Isignalé plus haut. De la les violentes accusatlons portées eontre
leux, quand on leur reprochait la destruction de l'empire, et
lqu'on les représentait comme les auteurs de tous les maux
iphysiques, la cause de la colére des dieux.

« Les hommes sécrient, dit Tertullien, que I'Etat est
{assiégé , que les chrétiens sont dans leurs champs , dans leurs
places fortifices, dans leurs iles. 1ls se chagrinent comme d'une
Iperte en voyant des personnes de tout sexe, de toute condition,
‘et méme de haut rang , passer A cette seete. » Cependant, au
|milieu de tout cela, les esprits n'ont pas eu lidée qu'il puty

7011‘ quelque chose de bon caché dans le Christianisme ; ils ne
se livrent pas & des conjectures plus justes, ils ne se déter-
minent pas & I'examiner de plus prés. La généralité des paiens
aeceptc la haine de ce nom d'une maniére si aveugle, quen
|portant un témoignage favorable & quelques chrétiens, ils
{imélent & I'¢loge le reproche dunom. « Caius Seius est un excel-
Jlent homme, mais sculement il est chrétien. » «Je m’étonne,
dit un autre , que Lucius Titius, cet homme sage, soit soudai-
nement devenu chrétien. » Personne ne songe & se demander
|si Caius est bon et si Lucius est sage, parce qu’ils sont chrétiens,

(1) Hist., p. 418.
(2) In hon. Rom. 62, in Act. S. Cypr. 4. Tert., Apol., 10, etc.



— 248 —

u, si ¢'est parce qu'ils sont I'un bon et l'autre sage qu'ils sont
devenus chrétiens. Ils estiment ce quils connaissent, ils mé-
prisent ce qu'ils ne eonnaissent pas. La vertu a moins de poids
dans leur jugement que la haine des chrétiens. Mais alors sil
sagit de Ia haine du nom, or quelle culpabilité y a-t-il dans des
noms ? Quelle accusation porter contre des mots? A moins quiil
narrive qu'un mot appliqué comme nom n'ait une consonnance
barbare, de mauvais augure, & moins qu'il ne soit inconve-
nant ou indéeent. Si le Tibre déborde, sile Nil n’arrose pas les
champs, si le ciel reste immobile, si la terre est ébranlée, sl
arrive une famine ou une peste, aussitot on entend criers
« Les chrétiens aux lions (1) ! » s

Le paien Céeilius parle des chrétiens en ces termes dans
passage auquel nous avons fait allusion: « Gens d'une facti
perdue, sans lois, sans {rein, qui réunissent la portion la p
ignorante de la plus vile cnmlllc ct les femmes erédules séduit
a cause de la faiblesse de leur sexe; ils forment une foule du*
purs conspirateurs, liés ensemble par des assemblées nocturnes,:
des jetnes solennels, des aliments contre nature et des impureté
qui leur tiennent licu de rites sacrés. Ils constituent une tribuqui
se cache et hait la lumiére, qui est muette en publie et bavard
dans les réunions privées; ils méprisent nos temples ecomme d
tombeaux, crachent a nos dicux, se moquent de nos eéré
monies religicuses. Eux-mémes dignes de pitié,, ils vont jusqual
s'apitoyer sur nos prétres; & demi nus, ils méprisent nos hon-§
neurs et notre pourpre ; monstrucuse folie et incroyable impu-
dence!... De jour en jour leur morale relachée poursuit sa
route tortucuse; ees rites hideux d'une association impie pren=
nent de la consistance dans le monde entier... Ils se recon-&
naissent les uns les autres par des marques et des signes,
s‘aiment entre eux presque avant de se connaitre. Leur religion
n'est qu'une confuse incontinence. Leur sotte et folle superstition
se glorifie ainsi dans le erime... L'éerivain qui raconte I'histoire
d‘un criminel puni de la peine capitale et du gibet de la crois, !

(1) Apol., 1, 3, 39, Oxf. tr.



— 249 —

qui entre dans leurs cérémonies (ceremonias), leur assigne par
laun autel digne de gens abandonnés et criminels, afin qu'ils
adorent (colant) le supplice qu’ils méritent... Pourquoi tant
d’efforts pour cacher et dérober T'objet, quel qu’il soit, de leur
adoration, lorsque les choses honnétes ont toujours aimé le
Igrand jour, et que les erimes seuls se tiennent seerets? Pour-
|quoi n'ont-ils ni autels, ni temples, ni images qui nous soient
connus? Pourquoi ne parleraient-ils jamais au dechors, et ne
sassembleraient-ils jamais librement, si ce n'est que ce quiils
ladorent et cachent est pour eux un objet de honte, ou de nature
|a attirer sur eux des chatiments?... Quelles notions mon-
strueuses et de mauvais augure n'inventent-ils pas? A les
entendre, leur Dieu, qu’ils ne peuvent ni montrer ni voir,
|sinformerait avec soin du caractére, des actes, et méme
paroles et des pensées seerétes de tous les hommes; ils le
eprésentent courant ca et 1a, présent partout , tracassier, sans
jrepos et me¢me d'une curiosité impudente; c'est-a-dire que
s'il est témoin de chaque fait , 'l intervient en tous lieux, il ne
|peut stirement pas s'occuper de chaque individu en particulier,
|se trouvant distrait par tout ce qui se passe dans le monde, ni
Jsuffirc au monde entier, §'il est occupé en particulier de chacun.
iSongez aussi & leur feu menacant, & leur projet de destruction
|de toute la terre et méme du mondu entier avec ses étoiles !.....
Non contents de cette opinion insensce, ils y ajoutent les contes
de leurs vieilles femmes sur une nouvelle naissance aprés
|étre mort et avoir été réduit en cendres, et par une étrange
confiance, ils croient réciproquement leurs mensonges. Pauvres
eréatures ! songez 4 ce qui vous menace aprés la mort pendant
que vous ctes en vie. Yoyez , la plupart d’entre vous , ceux que
vous appelez les meilleurs, sont dans le besoin, dans la peine;
ils endurent le froid et la faim, et votre Dicu le souffre; mais
j'omets les épreuves ordinaires. Voyez, on vous menace, on vous
|punit, on vous tourmente ; on dresse des croix non pour que
vous les adoriez , mais pour vous y attacher; on allume aussi
des flammes que vous prédisez et eraignez; ou est done au
‘milieu de ces épreuves, ce Dieu qui peut vous rendre la vie,




&
— 250 —

mais qui est impuissant pour vous la conserver? Socrate, inter-
rogé sur les choses eélestes, répondit @ « Ce qui est au-dessus
de nous ne nous regarde pas. » Mon opinion est aussi que les
points douteux, comme le sont eeux en question , doivent étre
laissés de coté, et quand des hommes si éminents sont ensi |
grand nombre engagés dans une controverse a ce sujet, on ne |
doit porter ni d'un ¢oté ni de Fautre un jugement hardi et préei-
pité , de peur quil wait pour conséquence le raffermissement |
d'unc superstition de vieille femme ou le renversement de toute |
religion. » f

Le Christianisme apparaissait ainsi aux yeux de ccux qui ont
¢té témoins de sa naissance et de sa propagation. Ils voyaient én
lni I'un de ces rites sauvages et barbares venus des antiques
royaumes de la superstition et envahissant I'Empire. Le Chris-
tianisme était pour eux le pére d'une famille de sectes, fidéles
au type original tir¢ de I'Egypte ou de la Syrie. Cette religion
paraissait indigne dune personne bien élevée, parce quielle
faisait appel non a T'intelligence , mais aux craintes et  la fai-
blesse de la nature humaine, paree qu'elle consistait , non dans
une jouissance rationnelle et agréable des bienfaits de la Provi-
dence, mais un triste mépris de ces biens. Cette religion
paraissait horrible, en ce qu'elle infligeait ou ordonnait des
souffrances cruclles; elle paraissait monstrueuse et dégottante
dans son indulgenee pour les passions, et devant conduire par
réaction & l'impiété. C'était, aux yeux des paiens, unc religion
recourant & la magie et aux arts vulgaires, prétendus et réels,
qui accompagnent la magie; elle aimait le sceret et n'osait se
montrer au grand jour; elle était errante, zélée, faisait du
prosélytisme , formait contre I'Etat une vaste confédération;
résistait & son autorité et violait ses lois. Cette impression géné-
rale peut offrir quelques exceptions; ainsi, par exemple, la
découverte que fit Pline du genre de vie innocent et vertueus |
des chrétiens de Pont; mais ceci prouve seulement que le Chris- |
tianisme n’'était pas la religion infame que les paiens le pensaient |
étre; néanmoins cette exception ne détruit pas leur croyance
générale en l'opinion contraire.

-



= O o

On doit convenir cependant que, sous certains rapports,
cette maniére de voir le Christianisme dépendait beaueoup du
temps, et devait s modifier avec lui. Quand il n'y avait pas de
|perséeution,, les martyrs ne pouvaient montrer leur attachement
a leur foi, et quand I'Eglise devint prospére, elle n’eut pas plus
longtemps besoin de caves. Je erois cependant qu’elle continua
a paraitre la méme au jugement du monde qui lui restait exté-
rieur , tant qu’il y eut un monde extérieur pour la juger. Au
\quatriéme siéele,, Julien nous dit, en parlant de Notre-Seigneur
et de ses apotres, «ils se contentaient de duper les femmes, les
domestiques, les esclaves, et, par leur intermédiaire, les épouses
et les maris. » Il dit ailleurs : « ¢’est une invention humaine
combinée par la malice, n’ayant rien de divin, mais exploitant
d'unc mani¢re criminclle le coté faible de I'ime, I'amour des
\fables, les enfantillages, et présentant une série de merveilles
Ipour faire naitre la foi. » « Hommes misérables, s'écrie-t-il
lencore, vous refusez d’adorer I'aneile, et eependant vous adorez
_le bois de la croix, vous en faites le signe sur vos fronts, et
Ivous le fixez sur vos portes. Est-ce que pour cela on haira les
| gens intelligents qui sont parmi vous, ou prendra-t-on en pitié
ceux d'une intelligence bornée qui, en vous suivant, sont allés
jJusqu'a cet excés de perdition , d’abandonner les dieux éternels
pour lui préférer un juif supplicié? » I1 parle ensuite de ee qu'ils
| ajoutent d'autres vietimes & celle qui était déeédée depuis si long-
temps. « Vous avez rempli tous les lieux de sépuleres et de
|| monuments funéraires , quoique votre religion ne vous preserive
nulle part de fréquenter les tombes et de leur vouer une sorte
de culte. » Il dit ailleurs qu'ils « laissent les dieux pour des
cadavres et des reliques. » D'un autre coté, il attribuc les
progrés du Christianisme 4 son humanité pour les étrangers,
| au soin avee lequel il ensevelit les morts, et & une prétendue
régularité de vie chez ceux qui le pratiquent. Dans un autre
endroit, il parle du soin des chrétiens pour les pauvres (1).

(1) Julien, ap. Cyril., pp. 39, 194, 206, 333. Epp., pp. 303, 429, 438,
ed. Spanh.




— 252 — q

Libanius, professeur de rhétorique de Julien, porte le méme |
témoignage dans ce quiil dit des chrétiens. Il adressait son
Discours en faveur des Temples &4 un Empercur chrétien, et!
bien qu'en conséquence il dit mesurer son langage, il se laisse !
cependant entrainer & une appréeiation exclusive. Il parle de
« ces hommes vétus de noir, » voulant dire les moines, « qui
mangent plus que des éléphants, troublent par leurs nom-!
breuses libations eeux qui leur envoient de quoi boire pendant}
leur chant, et cachent ces excés sous une paleur artificiellement |
acquise. » Ils « ont un embonpoint acquis aux dépens des autres,
tandis qu'ils prétendent servir Dieu par la faim. » Ceux quiils
attaquent « sont comme les abeilles, tandis qu’ils sont eux-
mémes les bourdons. » Je ne cite pas ce passage pour prouver
qu’il y avait des moines dans le temps de Libanius, ce qui ne
fait Fobjet d'un doute pour personne, mais seulement afin de
montrer, autant que ses ouvrages le laissent voir, quelle était
son impression du Christianisme.

Numantien , au méme sié¢ele, fait, dans un poéme en vers
dont il reste un livre, le récit de son voyage de Rome dans la
Gaule. II rencontra des chrétiens dans deux des iles qui étaient
sur son chemin. Voiei la deseription qu'il fait de ceux quil a{
trouvés sur I'une d’elles : « L'ile est dans un sale état, vu qu'elle
est pleine de gens qui haissent la lumiére. Ils sappellent moines
parce qu'ils veulent vivre seuls et sans témoins. Ils redoutent
les dons de la nature parce qu'ils eraignent ses revers. Ainsi
Homére nous dit que la mélancolie était Ta cause de l'anxiéte
de Bellérophon , paree qu'aprés avoir été blessé par la douleur,
le monde déplut au jeune homme offensé. » Numantien trouya
sur l'autre ile un chrétien , qu'il avait connu jadis, homme riche
et de bonne famille, heureux dans son mariage, qui, « poussé
par les Furies, avait laissé les hommes et les dicux, et, exilé
erédule, vivait dans une retraite obscure. Est-ce que ce vil
troupeau , continue-t-il , n’est pas pire que le poison de Cirece?
alors les corps seuls étaient transformés ; aujourd'hui ce sont
les esprits. »

Dans la Philopatris, ouvrage d'un auteur du quatriéme

&)



— 255 —
iecle (1), Critias est mis en seéne tout pale et défait. Son ami
lui demande sl a vu Cerbére ou Iéeate, et il répond avoir
sntendu une espéce de chant inintelligible d'un certain «sophiste
rois fois maudit, » qui, & ce quil pense, le rendrait fou, s’il
‘entendait encore une fois, et il ajoute qu’il avait été sur le
boint, dans I'état ot il se trouvait, de I'envoyer téte premiére
se heurter contre quelque rocher. Critias se retire ensuite avee
on interlocuteur pour prendre du repos dans un lieu agréable,
bmbragé par des platanes, ou les hirondelles et les rossignols
s faisaient entendre, et ol murmurait un ruisseau tranquille.
riephon, son ami, exprime la crainte qu'il n'ait entendu quel-
jue enchantement , et il est amené par le cours de la conver-
kation , avant que son ami n'ait conté son histoire, & lui donner
uelques renseignements sur le Christianisme , étant lui-méme
lehrétien. Aprésavoir parlé de la eréation, telle qu'elle est déerite
par Moise, il arrive de suite & la doetrine d'une providence par-
iculicre qui répugne tant a Plutarque, & Velléius dans Cicéron,
Céeilius, et généralement & tous les incrédules. « Dieu est
ux cicux, dit-il, veillant & ce qui se commet de juste et d'in-
juste, faisant enregistrer sur un livre toutes les actions, et il
{récompensera les hommes au jour qu'il a fixé pour cela. » Critias
{répond qu'il ne peut pas concilier cette théorie avee la doetrine
|admise sur les destins, « méme quand il aurait été égaré par les
instructions de son maitre , et initié 4 des mystéres indicibles. »
1l demande ensuite si les aetions des Scythes sont éerites dans
les cieux ; car §'il en est ainsi, il doit y avoir un grand nombre
|de scribes. Aprés avoir éechangé quelques autres paroles dans le
eours desquelles la doctrine de la sainte Trinité revient comme
au commencement du dialogue, Critias rend compte de ce qui
lui était arrivé. Il rapporte qu’il s'était trouvé dans la rue au
milieu d’une foule, et pendant qu’il s'adressait & un ami pour
connaitre la cause du rassemblement, d’autres personnes (chré-
liens ou moines) se joignirent & eux, et une conversation souvent

(1) Niebuhr croit qu'il date du commencement du dixiéme siécle.

BisLioti. mist. 6° axsgs. I°T ouvr. 22



— 254 — >

grossiére ou obscure s'engagea au sujet, comme le suppose
Gesner, de 'oppression que Julien faisait peser sur les ehrétie
etsurtout sur le clergé. L'un des interlocuteurs est un miséral
vieillard d'un « teint plus p:‘nlu que la mort; » un autre portang
un vétement déchiré, sansrien a la téte ni aux pieds, préten
avoir entendu dire & un homme mal vétu venant des montagnes
qui avait le sommet de la téte rasée, que dans le théatre se troud
vait inserit d'une mani¢re lmmgl)pluque le nom d'une personne
qui couvrirait la grand'route d’or. Comme il riait au réeit d
cette histoire, son ami Craton, qu'il avait joint, lui dit de gard
le silence, en se servant d'un mot pythagoricien, parce quilf
avait « & l'initier & d’execllentes choses. » Il ajouta « que la pré
dietion n'était pas un réve, mais une vérité, » et qu'elle s fnccoa
plirait au mois d'aoit; il se servit du nom égyptien de ce m» ;
Dans son dégotit, il essaie de les qumcr, mais Craton le pou
en arriére « & linstigation de ee vieux démon. » On le persuade
ensuite daller trouver « ces magiciens, » s yoiras iviphmovs
qui, dit Craton «l'initicraient a tous les mystéres. » Il trouve
dans un batiment déerit dans le langage dont Homére se s
en parlant du palais de Ménélas, « non pas Héléne, non,
des hommes piles et abattus, » qui demandent sily a quelqu
mauvaise nouvelle ; « ear ils paraissaient, dit-il, désirer ce quit
y ade pire, et se réjouir des calamités, comme les Furies suiy
les théatres. » Ils lui demandérent des nouvelles de la ville
du monde; et sur saréponse que les choses allaient tout doue
ment, et semblaient devoir continuer ainsi, ils froneérent
soureil et dirent : « La ville est en travail d'un pénible cnf‘mw
ment. » « Vous qui habitez en haut, répond-il, et qui voyed
toute chose d'un point élevé, vous étes sans doute doué d'une
perception subtile en ces matiéres ; mais dites-moi comment
le ciel? Le soleil sera-t-il éelips¢? Mars se trouvera-t-il e
quadrat avee Jupiter? ete., ete. » 11 plaisante ensuite sur len
célibat. Comme ils persistaieut & prédire des malheurs & I'Etat
il leur dit : « Ces malheurs retomberont sur vos propre tétes
puisque vous étes si durs pour votre pays. Vous n'avez pa
entendu ces choses eomme des extravagances, ct vous n'étef




Ipas partisans de Tart incertain de I'astrologic ; mais si vous avez
Joté séduits par les divinations et les conjurations, votre stupidité
j'en est que plus grande ; car ce sont des découvertes de vicilles
lfemmes et des choses dont on doit rire. » L’entrevue approche
e sa fin; mais nous avons déja cité plus quiil n’en faut pour
ontrer quelle notion I'auteur avait du Christianisme.

| Tel était le langage des paiens lorsque le Christianisime avait
{616 expos¢ durant cinquante ans aux regards du monde; et cin-
lquante annces plus tard, saint Augustin avait encore & le
¢fendre contre l'accusation d’étre la cause des calamités de
Empire. Quant a 'accusation de magie , lorsqu'au einquiéme
idele les évéques Ariens étaient en discussion formelle avee les
atholiques devant Gungebald, roi bourguignon de France,
pous voyons ces évéques accuser les catholiques d'étre « Presti-
giatores , » ct d'adorer plusieurs dicux. Quand les catholiques
proposérent que le roi se rendit a la chasse de saint Juste ol
les deux partis pourraient l'interroger sur leur foi respective,
lles Ariens s'écriérent « qu'ils ne chercheraient pas des enchan-
lements comme Saiil ; car ils avaient assez de I'Ecriture qui était
iplus puissante que tous les ensorcellements (1). » Ils disaient
'ﬂa non pas contre des étrangers inconnus, ainsi que cela était
arrivé a Ethelbert, qui avait pu soupconner de magic saint

pmmes qui vivaient au milieu d’eux.
‘Je ne pense pas que lon puisse douter, si Tacite, Suétone
let Pline, Celse, Porphyre et autres adversaires du Christia-
isme , avaient véeu dans le quatriéme si¢cle, quiils n’eussent
té sur le Christianisme un témoignage semblable & peu pres
@ eelui (qui nous est venu d'eux dans les siécles précédents.

llosophe , en aurait ét¢ dégouté a cause de ce que sa profession
avait d'obseur et de triste, & cause de son air de mystére, de ses
tentions aux miraeles, du manque évident de bon sens quiil
{eroyait voir dans sa régle de vie, a cause de lincertitude et des

{1) Sirm. Opp., 11, p. 225, ed. Ven.



R e

divisions qu’il I'accusait d'introduire dans le monde social et
politique. :

De tout ce qui précede, je tire la conclusion suivante :

Y a-t-il maintenant dans le monde une forme de christia
nisme accusée de grossiére superstition, accusée d’emprunter sey
rites et ses coutumes au paganisme, d’attacher une vertu oceult F
aux formes et aux cérémonies ? Y a-t-il une religion regardé
comme pesant par ses exigences sur I'esprit qu dlc rend esclave:
comme s'adressant aux esprits faibles et ignorants, sappuyan
sur le sophisme et I'imposture , comme étant en contradicti
avec la raison, et comme exaltant une foi déraisonnable? Exist
t-il une religion qui fasse voir aux esprits sérieux sous un jou
odicux le erime et les conséquences du péché ; qui donne au
actes les plus minutieux de la journée, pris isolément, ce qui
méritent de blame ou d’éloge , et répande ainsi une ombre ¢
tristesse sur Pavenir? Y a-t-il une religion qui éléve jusqu?
Padmiration T'abandon des richesses, et rende les personn;
sérieuses incapables d'en jouir si elles le voulaient? Trouy
t-on une religion dont les doctrines, qu'elles soient bonnes ot
mauvaises, sont inconnues de la généralité des hommes ; reli
gion qui est regardée comme portant sur sa ph):mnomlc de;
signes de follc et de mensonge si distinets quun coup d'ee
suflit pour les apercevoir, et qu'un examen minutieux devie
absurde? Y a-t-il une religion reconnue comme étant si év
demment mauvaise qu'on se permet de la calomnier au hasa
et & plaisir; religion telle, qu'on eroirait faire acte d’absurdit
en cherchant a répartir fidélement la part de culpabilité
revient & chacun de ses actes en particulier, ou en prenant
peine de déterminer jusqua quel point tel de ses récits est ité
ralement vrai, lesquelles deses prétentions peuvent étre admise ,1
ce qui, chez clle, est invraisemblable, contradictoire , ce qu
West pas prouvé, ce qui peut étre défendu avee plausibilité? ‘1
a-t-il une religion telle, que les hommes regardent celui quis
convertit avec un sentiment que ne fait pas naitre une conversio| 1

a toute autre secte, si ce n'est au Judaisme, au Socialisme, a
Mormonisme, qui le fait regarder avee curiosité , avee soupgon




— 257 —

vee crainte, avee dégoiit , suivant les circonstances, comime si

elque chose d'étrange lui était arrivé, comme s'il avait été initi¢
% quelque mystére, et était entré en communion avee des gens
bxercant des influences redoutables, comme s'il faisait partie

aissent et & laquelle ils reproehent de faire du prosélytisme,
'étre anti-sociale, révolutionnaire, de diviser les familles, de
téparer les amis, de corrompre les maximes du gouvernement,
lle se moquer de la loi, d'opérer la dissolution de I'empire,
I'étre I'ennemi de la nature humaine « et de conspirer contre
es droits et ses priviléges (1)? » Y a-t-il une religion que les
ommes regardent comme un instrument de ténébres et une
pureté appelant sur le pays la colére des eieux? Y a-t-il une
eligion que 'on associe & I'intrigue et & la conspiration, dont

out ce qui est mauvais, et & laquelle on attribue tout ce dont
n ne peut rendre compte ; religion dont le nom, repoussé
omme un mal, est employé comme une épithéte injurieuse,
eligion que I'on persécuterait si I'on pouvait pour obéir au sen-
nent de sa propre conservation? Si une pareille religion
uste aujourd’hui dans le monde, elle ne différe pas du Chris-
anisme , tel du moins que I'a vu ce méme monde quand il est
abord venu de son divin auteur.

¥ SECTION II.
L'Eglise du quatriéme siécle.

‘Quand le gouvernement impérial fut devenu chrétien , et
que les hérésies furent renversées par le hras du pouvoir séeu-
ier, la physionomie de la chrétienté présentait généralement
presque la méme apparence que lors de la premiére propaga-



— 258 —
tion du Christianisme. Ce que I'hérésie des Gnostiques, |
Montanisme , le Judaisme, et, je puis ajouter, les mystéres d
I'Orient, étaient a I'Eglise naissante, dapus la description g
nous en avons donnée dans la Sccuon qui préeede, les hérédsi
des Manichéens , des Donatistes , des Apollinaristes et des secte
contemporaines, le furent au quatriéme siécle. A la premiés
vue, I'Eglise apparaissait dans chaque endroit comme une eon
munion religicuse au milicu d'un grand nombre d'autre
n’ayant que bien peu de earactéres distinetifs, si ce n'est poul
Pobservateur minutieux. Des marques extéricures laissaie
voir cependant des différences essentielles qui existaient a
du]ans et dc méme que nous avons dqa compam l]' glise de

la confondait , de méme nous pouvons maintenant la mettre ¢
contraste, dans le cours du quatriéme siécle, avee les sectes g
I'entourent. Comment I'homme qui désirait entrer en comm
nion de doctrine et de confraternit¢ avec les apotres, devait
procéder au temps de saint Athanase, de saint Basile et de sai
Augustin? Alors, comme & I'époque anténicéenne, il y avaj
bien peu de parties de V'orbis terrarum qui ne présentassent
son choix un certain nombre de symboles et de communion
On dit que la Gaule était alors parfaitement libre d'hérésies
du moins nous n’en trouvons aucune mentionnée comme
partenant a ce pays dans le code Théodose. Mais en Egypte
nous voyons que dans la premiére partie du quatricme siéele
schisme des Méléciens comptait un tiers de plus d'évéques qu
ne s'en trouvait dans tout le patriarcat. En Afrique, vers la fi
de ce sicele , tandis que les évéques catholiques étaient en total
lité 466, les Donatistes rivalisaient presque contre cux en leu
en opposant 400. En Espagne, le Priscillianisme était répand}
des Pyrénées 4 I'Océan. Cette hérésie semble avoir été la rel
gion des habitants de Ia province de Galicie, tandis que son au!
teur Priscillien, dont Ia mort avait été tramée par les Ithacien
¢tait honoré comme martyr. La secte détestable des Manichéen
qui se cachait sous une variété de noms dans diverses localité
n'était pas dans unc condition moins florissante & Rome quiail



— 259 —

leurs. Rome et I'ltalie étaient le siége des Marcionites. Les
Origénistes, aussi, sont mentionnés par saint Jérome comme
! wamenant une cargaison de blasphémes dans le portde Rome. »
Rome était le siége d'un évéque Novatien, d'un évéque Dona-
| tiste, et d'un évéque Luciférien , indépendamment du pos-
| sesseur égitime du si¢ge de saint Pierre. Les Lucifériens, ainsi
quil était naturel dans les ecirconstances ol se produisit leur
| sehisme, ¢taient répandus sur toute la chrétienté, de I'Espagne
| la Palestine et de Tréves a la Libye ; tandis que dans le pays
qui Iui avait donné le jour, la Sardaigne, centre de cette vaste
ramification, Lucifer semble avoir recu les honneurs d'un saint.
Quand saint Grégoire de Nazianze commenca & precher a
Constantinople,, les Ariens étaient en possession de ses cent
églises; le peuple leur était favorable, et aprés leur expulsion
légale, des édits étaient 'un aprés l'autre laneés contre eux sans
obtenir aucun effet. Les Novatiens y abondaient aussi, et les
Sabathiens qui s’étaient séparés d’eux, avaient une église ol
ils préchaient sur la tombe de leur fondateur. En outre, les
Apollinaristes, les Eunomiens et les semi-Ariens s'étaient réunis
en grand nombre & Constantinople. Les évéques semi-Ariens
étaient aussi populaires dans les provinees voisines que la doe-
trine Arienne I'était dans la capitale. IIs étaient en possession
de la cote de Hellespont et de la Bithynie, et on les trouvait
dans la Phrygie, I'Isauric, et les parties voisines de I'Asie
mineure. La Phrygie, quarticr général des Montanistes, était
couverte par les Messaliens qui, de la Mésopotamie, étaient
arrivés jusque-1a en se répandant, chemin faisant, a travers la
Syrie, la Lycaonie, la Pamphilic, la Cappadoce. Dans I'Asie
mineure, les mémes hérétiques avaient pénétré dans les monas-
téres. La Phrygic et la Paphlagonie étaient le siége des Novatiens,
qui, en outre, étaient en foree & Nicée et dans la Nicomédie ;
ils se trouvaient aussi & Alexandrie, en Afrique, en Espagne,
et avaient un évéque méme dans la Seythie. Toute la partie du
pays qui se trouve située de I'Hellespont & la Cilicie était & peu
prés tombée dans I'hérésic des Eunomiens, et la portion qui
sétend de la Calicic jusqu'a la Phénicie avait embrassé PApolli-



— 260 —

narisme. On connait bien les désordres de I'église d Antioche :
nous y voyons la succession d'un uu[uc Arien disputée
deux prétendants orthodoxes et un ¢évéque Apollinariste.
Palestine comptait un grand nombre d'Origénistes, si I'on
A cette ¢poque les appeler proprement une secte ; [n l’alcslme,
I'Egypte et I'Arabie étaient couvertes de \Inrcnomtw Osrhoéne
¢tait oceupée parlesadeptes de Bardesanes et d’Harmonius, d
les iymmnes s'étaient tellement substitués aux airs nationaux que
saint Epbrem ne trouva pas de meilleur moyen de résister 4
I'hérésie que d'appliquer ces airs a de nouvelles paroles. Dane
le siéele suivant, Théodoret parle dans Comagéne de réclamer
huit villages dL Marcionites, un dhunomluls et un d’Ariens.
Ces sectes avaient des caractéres trés-différents. La science,
I'éloquence ct le talent caractérisaient les Apollinaristes, les
Manichéens et les Pélagiens; Ticlionius le donatiste se (hsum
guait par ses interprétations dc la Bible. Les chefs des chq\‘
Ariens et des Apollinaristes étaient des hommes graves et d'une
conduite irréprochable; les Novatiens s'étaient rangés du coﬁ
des ()lthodoxw dumm la persécution arienne ; les Montanistes
et les Messaliens s'adressaient a une population presque paienne.
Il serait difficile d'exagérer le fanatisme atroce des Priscillias
nistes , la furie des femmes ariennes d’Alexandrie et de Constans
tinople, et la cruauté sauvage des Circoncellions. Ils avaient
leurs ordres de clergé , des évéques, des prétres et des diacres;
leurs lecteurs et ministres; leurs eélébrants et leurs autels;
leurs hymues et leurs litanies. Ils préchaient publiquement a la
foule, et leurs licux de réunion ressemblaient & des églises. ﬂl
avaient leurs sacristies et leurs cimeticres; leurs fermes, leurs

professeurs, leurs docteurs, leurs écoles. On attribuait des

miracles & Iarien Théophile, & Grégoire d'Elvire, le Luciférien,
4 un Macédonien dans Cysique, et aux Donatistes en Afrique.

Comment celui qui cherchait Ia vérité pouvait-il arriver & la}

trouver au milicu de ces enscignements rivaux, et comment le
chrétien qui la possédait pouvait-il la conserver? Les malheurs
ou les périls des hommes vertueux et des saints nous montrent

combien cette difficulté était grande. Saint Augustin a été neuf |

— e —



— 261 —

“lans Manichéen ; saint Basile 4 été durant un certain temps dans
‘l'admiration des semi-Ariens; saint Sulpice a donné un appui
omentané aux Pélagiens; sainte Paule a prété loreille, et
sainte Mélanie a donné son adhésion aux Origénistes. La régle
|pour se diriger dansle droit chemin était eependant bien simple,
et dans ce siécle du moins, personne ne pouvait sans sa faute
Jlerrer pendant longtemps. 1'Eglise est partout, mais elle est
|une; les sectes sont partout , mais elles sont plusieurs; elles sont
Cindépendantes les unes des autres et en désaccord. La catho-
licité est T'attribut de I'Eglise, comme lindépendance celui des
sectaires. Il est vrai que quelques sectes ont pu paraitre presque
|eatholiques par leur vaste propagation; les Novatiens ou les
{Marcionites se trouvaient dans toutes les parties de PEmpire, et
cependant ce n'était guére que leur nom ou leur doctrine
générale ou leur philosophie qui était universelle. Les diverses
communautés qui professaient leurs erreurs semblaient n'avoir
é16 liées ensemble par aueun lien préeis ou déterminé. L'Eglise
pouvait s'effacer ou se perdre pour un temps dans un pays en
particulier ; elle pouvait étre mise au niveau d’autres sectes, ou
étre confondue au milieu d'elles, quand I'eeil se bornait & consi-
dérer un point spécial; elle pouvait étre attaquée en face dans
divers endroits par une seule et méme hérésie ; mais en regar-
dant autour de Torbis terrarum, il n'y avait pas lieu de se
méprendre sur la communion, qui seule était en possession de
la vérité. L’Eglise est un royaume; une hérésie est une famille
plutot qu'un royaume. Une famille va en se divisant continuel-
lement ; elle porte ses rameaux au dehors, fonde de nouvelles
maisons, se propage dans les colonies; chacune de ses branches
devient aussi indépendante que I'était leur chef : les choses se
passaicnt ainsi avec I'hérésie. Simon le magicien, le premier
hérétique, avait é1¢ Patriarche des Ménandriens, des Basilidiens,

des Valentiniens et de toute la famille des Gnostiques. Tatxen
fut celui des Eneratites, des Sévériens, des Aquariens, des
Apotactiques et des Saccophores. Les Montanistes étaient dissé-
minés sous les noms de Tascodrugites, Pépuziens, Artotyrites
et Quartodécimans. Eutyehés, 4 une époque postérieure , donna




— 262 —

naissanee aux Discoriens, aux Gaianites , aux Théodosiens, aw
Agnoétes, aux Théopaschites, aux Aeéphales, aux Semiduli
aux Nagranites , aux Jacobites et autres. Clest la I'his “
uniforme de 'hérésie. Le patronage de la puissanee civile a oy
pour un eertain temps contrarier la loi de sa nature, mais ”
lcpmmsmlt aussitot que l'obstacle était enlevé. Lcs Ariens|
avaient 4 peine été dépouillés des églises de Consmntmopl& >
abandonnés & eux-mémes, qu'ils se diviserent dans cette ville
en Dorothéens , Psatyriens et Cyrtiens, et les Eunomiens er
Théophroniens et Eutychiens. Un quart des Donatistes ne ;
dérent pas & devenir Maximianistes; ct il y avait en outreile
Rogatistes, les Priscillianistes, les Urbanistes et les Claud
nistes. Si le principe hérétique fut si fécond sur un point,

ne doit pas supposer que les Novatiens ou les Mareionites,
Afrique ou dans I'Orient, se crurent obligés de penser ou d ‘
comme leurs eo-sectaires de Rome ou de Constantinople , €
cela explique les variations et les eontradictions que présente
les rapports venus jusqu'a nous touchant les eroyaneces de e
seetes. La méme chose était arrivée avee les rites paiens, locaus
ou errants, auxquels suceéda I'hérésie. Les fonetions des prétres
du culte établi étaient des propriétés locales, théologiqueme i
aussi indépendantes Pune de I'autre qu'clles I'étaient géographi
quement; les compagnies fanatiques qui se répandaient sur (0
lEmpir , se dmol\mcm et se formaient dc nouveau cmv

par sa nature mémc, clle était son propre maitre, libre §
changer, se suflisant & elle-méme; il était peu probable quj
prés avoir secoué le joug de I Eglise, clle se soumit 4 une a
rité douteuse ou usurpée. Le Montanisme et le Manichéis n
pourraient peut-étre fournir en quelque sorte une L\ccpuow; ‘
cette regle guwmlc. i
Les hérésies semblent s'étre aceordées universellement sur ui
seu! point : la haine de l'l;‘ glise. On peut regarder cette haing
comme étant & cette ¢poque un des signes les plus strs et k¢
plus manifestes de T'erreur. L’ Eglise était ce corps dont toute
les sectes, quelque divisées qu'elles fussent entre elles, parlaieny




— 265 —

Inal, conformément & cette prophétie : « Sils ont appelé¢ Béel-
ebut le maitre du logis, combien plus les gens de la maison. »
es détestaient et craignaient I'Eglise ; elles firent leur pos-

¢lles entre elles et dans le sein de chaque secte en particulier.
e Bellum heereticorum pax est Ecclesie» était passé en proverbe;
ais les sectes sentaient combien était désirable leur. union
bontre le seul corps qui était 'antagoniste naturel de tous les
hutres. L’Histoire ecclésiastique fournit divers exemples de ten-
atives de coalitions entre les hérétiques. Les Méléciens d’Afrique
Funissent avec les Ariens contre saint Athanase. Les semi-
Ariens du concile de Sardique correspondent avee les Donatistes
WAfrique ; Nestorius regut et protégea les Pélagiens ; Aspar,
ininistre arien de l'empereur Léon, favorisa les Monophysites
IEgypte; les Jacobites d'Egypte se mirent du coté des Maho-
nétans , qui sont accusés sur certain point de Nestorianisme. i
‘avait ¢té ainsi depuis le commencement : « lls font la paix
ec tout le monde et en tous lieux, quoiquils aient des doe-
différentes, dit Tertullien, peu leur importe, pourvu
Is conspirent ensemble dans leur attaque contre une seule
se, la Vérité (1). » Bien qu'une coalition active fit impra-
iicable, du moins les paroles dures ne cotitaient rien, et pou-
l‘em, dans tous les temps, cexprimer cette haine commune.
\-€s catholiques étaient en conséquence appelés « charnels» par
es Montanistes , « apostats » par les Novatiens, « mondains »
par les Valentinicns, « simples » par les Manichéens, « éphé-
néres » par les Aériens (2), «adorateurs d'un homme » par les
' pollinaristes, « amoureux de la chair » par les Origénistes ,
| Egyptiens » par les Nestoriens, « Chalcédoniens » par les

onophysites, « traitres, pécheurs et serviteurs de I'Ante-

(1) De Prascr. Her. 41, Oxf t.
() Xpovizar.



— 264 —

christ » par les Donatistes. La chaire de saint Pierre étaj
nommée « le siége de pestilence; » I'Eglise était appelée par le
Lucifériens « une maison de débauche, » « la prostituée de
démon, » «la synagogue de Satan. » Les gens occupés de leu
affaires et les ignorants pouvaient reconnaitre I'Eiglise 4 ce sign
qu'elle était d'un coté, et que toutes les sectes se trouvaie
ensemble de Fautre.

Néanmoins, quelque étrange que cela puisse paraitre
I'Eglise pObQLd{lll un titre bien différent de ceux que nous avo
déja énumérés, un titre d’honneur que tous les hérétiques s’
cordaient & lui reconnaitre, et qui fournissait aux gens occupé
et ignorants une (hrecuon encore plus simple que les autre
signes, et dont les Péres se servaient dans ce but. Les secte
ne revendiquaient pas pour elles ce titre , qu'elles ne pouvaie
néanmoins s'empéeher de donner a celle qui en était en posses
sion légitime, bien que cette concession partt trancher toute
controverse entre elles et I'Eglise. Balaam ne put s'empéehie
de bénir I'ancien peuple de Dieu; et le monde entier, les hér
tiques compris, était irrésistiblement contraint df\ppcler
son titre prophétique d’ Eglise « catholique » celle qui fut chois
de Dieu comme Favait été jadis le peuple fidéle. Saint Paul no
dit que I'hérétique est « condamné par lui-méme; » et I'ig
mavait pas besoin, contre les scetes des premiers siéele
d’autre témoignage que du leur propre touchant le fait de leu
position et de la sienne. Les seetes, disent les Pcres, son
appelées du nom de leurs fondateurs ou de celui de la localit!
qui les voit naitre, ou de celui de leur doctrine particuliére. |

nom de tous les jours, nom qui était compris dans les mare
dont on se servait dans le palais des grands, que le premi
venu connaissait, que les édits officiels admettaient, était cel
d’Eglise catholique. Telle était la description que I'on faisait d
Christianisme dans les temps que nous sommes encore occup(



— 265 —

| étudier. II avait été reconnu comme catholique dés le com-
“mencement ; le nom ou le fait est avaneé par saint Ignace, saint

g:lstin saint Clément ; par I'Eglise de Smyrne, par saint Irénée,
hodon ou un autre, Tertullien, Origéne, saint Cyprien,
iaint Cornclius ; par les martyrs, par Pionius, Sabine et Asclé-
iades; par Lactance, Eustbe, Adimantius, saint Athanase,
saint Pacien, saint Optat, saint Epiphane, saint Cyrille , saint
asile , saint Ambroise, saint Chrysostome, saint Jérome, saint
ugustin et Facundus. Saint Clément I'invoque comme un argu-
ent contre les Gnostiques; saint Augustin s'en sert contre les
onatistes et les Manichéens; saint Jérome contre les Lueifé-
iens, ct saint Pacien contre les Novatiens.

Cet argument était & la portée des gens simples ct des per-
onnes qui avaient recu de I'éducation. Quand saint Ambroise
voulut convertir Augustin, il I'engagea a éwudier le livre d'Isaie,
qu est aussi bien le prophéte du Messie que celui de la voca-
ion des Gentils et de Ia puissance impériale de I'Eglise. Quand
aint Cyrille voulut donner une régle & la foule de ses catéchu-,

énes, il leur dit: « Si jamais vous séjournez dans quelque
ille, ne vous informez pas simplement ot est la maison du
‘Feigneur (ear les sectes essaient aussi d'appeler leurs licux de
réunion des maisons du Seigneur), ni simplement ot est I'église,
mais demandez ou est 1'église catholique; car c'est la le nom
particulier de cette communion sainte, notre mére a tous,
qui est I'épouse de Notre Seigneur Jésus-Christ (1). » « Dans
IEglise catholique,, dit saint Augustin en s adrese'mt aux Mani-
chéens, sans parler de cette sagesse pure & la connaissance de
laquelle un si petit nombre d’hommes spirituels avancent assez
dans cette vie pour la connaitre, méme dans sa moindre me-
sure, parce qu'ils sont hommes, bien quils naient cependant
aucun doute — (car la foule des chrétiens trouve plus de séeu-
1ité, non pas 4 comprendre avec promptitude, mais i-croire
avee simplicité) ; sans parler, dis-je , de cette sagesse que vous
ne croyez pas étre dans I'Eglise catholique, il est plusicurs

(1) Cat. xviij, 26.

Bisriorn. mst. 6° axxee. I ovve. 25




— 266 —

autres considérations plus que suffisantes pour me faire rest
dans son sein. J'y suis retenu par le eonsentement des peupl
et des nations , par cette autorité qui a commenc¢ dans les mi
racles, qui a ¢té nourrie dans l'espérance, qui s'est acerue p
la charité , et qui s’est raffermie par I'dge; par cette successio
de prétres qui forment une ehaine depuis 'apotre Pierre, & q
Notre Seigneur, aprés sa résurrection, a recommandé de pait
son troupeau , et qui s'est continuée jusqua I'épiscopat actue
Enfin j'y suis retenu par le titre méme de eatholique que cet
Eglise seule, et non ‘sans cause, posséde au milieu de tant d
seetes , titre obtenu de telle sorte que, alors méme que tous
hérétiques désireraient ¢tre aussi appelés catholiques, personn
cependant n'indiquerait leur basilique ou leur maison 4 I'étra
ger qui demanderait ot trouver l'église catholique. Ces liens
chers et si nombreux du nom chrétien retiennent avee ju
raison un homme dans la foi au scin de I'Eglise eatholi
meéme alors que, par suite de la paresse de notre intelligence o
de notre solitude, la vérité ne se soit pas encore manifestée
nous par ses signes les plus clairs. Mais parmi vous, qui n’avez
pour m’attirer et me retenir, aucune de ces raisons, jen'
tends qu'une vague promesse de la vérité. Surement si
vérité devait se produire d’'une maniére si manifeste qu’
méprise & son sujet ne fut plus possible , elle devrait alors ét
préférée i toutes les choses qui me retiennent dans 'Eglise
tholique; mais si cette vérité est seulement a 'état de promesse
et quon ne la produise pas, rien ne me séparera de cette
qui attache mon esprit a la religion chrétienne par des liens ¢
nombreux et si forts (1). » Quand Adamantius demanda &
antagoniste marcionite comment, étant chrétien, il ne porw4
pas méme ce nom, et se faisait appeler d'aprés cclui[‘gj

Marcion , il lui répondit : « Et vous, vous étes appelés da
I'iglise catholique, par conséquent vous n'étes pas chrétiens. ¢
Adamantius répliqua : « Votre réponse serait juste si no
étions désignés par le nom d'un homme; mais quel mal y a-t-i

(1) Contr. Ep. Man. 5.



— §o¥ =

ce quon nous appelle catholiques de ce que nous sommes
iépandus dans le monde entier (1) ? »
| « De méme, dit saint Clément, quil n’y a qu'un Dieu et
ju'un Seigneur, de méme ee qui se trouve au plus haut degré
e la vénération est vénéré comme étant unique, conformé-
cnt au modele du Prineipe Un. L’Eglise , qui est une, trouve
Jone dans la nature de celui qui est Un sa proportion, que les
hérétiques diviseraient foreément en plusieurs hérésies. Ainsi
nidées, en principe, en prééminence, nous appelons lan-
iennc Eglise catholique unique, en vue de L'unité de la foi,
Joi suivant ses propres alliances, ou plutot suivant cette alliance
ne dans différents temps, qui, par la volonté d'un Dieu et par
‘intermédiaire d'un Seigneur, unit ensemble ceux qui sont déja
hoisis, que Dieu a prédestinés, ayant su dés le commence-
nt du monde quiils seraient justes... Mais quant aux héré-
ies, quelques-unes sont appelées d'aprés le nom de leur fonda-
eur : ainsi celles de Valentin, de Marcion et de Basilide
quoiqu’ils prétendent professer 'opinion de Mathias, parce que
tous les apotres avaient un méme enscignement comme une
¢me tradition) ; d’autres sont nommées d’aprés une localité,
omme cclle des Pératiques. Les hérésiarques sont tantot ap-
és d'aprés une nation, comme les Phrygiens ; tantot daprés
eurs actes, comme les Encratites; quelques-uns d’aprés leurs
‘octrines particuliéres, comme les Docétes et les Hématites ; les
Cainites ct les Ophites, d’apres leurs hypothéses et ee qu'ils ont
lonoré ; d'autres enfin, d’apres leurs desseins pervers et leurs
atrocités , comme ces Simoniens qui sont appelés Enti-
‘chistes (2). » «Il y a et il y a eu, dit saint Justin, des hommes
qui sc sont présentés au nom de Jésus, ct qui ont enseigné des
aroles et des choses athées et blasphématoires, et nous les
(désignons en les appelant du nom de celui d'ou est venu et par
ui a commencé chacune de ees doctrines et opinions. Les uns
sont appelés Marciens; d'autres, Valentiniens; d'autres, Basili-
diens ; d'autres, Saturniens (5). » « Quand, dit Lactance, des

(1) Origen. Opp.,t. I, p. 809.
2) Strom. VII, 17,
(3; C. Tryph., 35.



—

hommes sont appelés Phrygiens, Novatiens, Valentinicns
Mareionites ou Anthropiens, ils eessent d’étre chrétiens; cari
ont perdu le nom du Christ, et ils se parent de titres hum'n
et étrangers. L Lghse C"llholl(]u(‘ scule conserve le véritab
eulte (1 ). » « Nous n'avons jamais entendu parler, dit sai
Epiphane, de Pierristes, de Paulistes , de Bartholomistes o
de Thad¢istes; mais dés le prineipeil y eut une prédication d
tous les apotres, qm préchérent non leurs docetrines, mai
Notre Seigneur Jésus-Christ. Cest pourquoi ils donncrent aus
un nom unique a I'Eglise : ce ne fut pas leur propre nom, maj
celui de leur Seigneur Jmus—Clum, puisquils commeneér
d'abord & Antioche & étre appelés chirétiens. Clest la la seul
Lglise catholique, n’ayant dautre nom que celui de Jésus
Christ; elle forme une Eglise de chrétiens; non de Christs, ma
de chrétiens. Ils étaient appelés chrétiens de Celui qui est U
Cette Eglise et ceux qui préchent ses doctrines offrent seuls @
caractére d'unité , ainsi que le montrent, en effet, les épithét
de Manichéens, Simoniens, Valentiniens et Ebionites, p
lesquelles on désigne les sectes (2). » « Si jamais vous enten
appeler ceux qui sont chrétiens, dit saint Jérome, de quelq
autre nom que celui de Notre Seigneur Jésus-Christ, & savol
Marcionites, Yalentiniens, Montagnards (J[nntt’nses), sach
quils ne font pas partie de FEglise de Jésus-Christ, mais qui
forment la synagogue de I Antechrist (3). »

Les lettres de saint Pacien & Sympronien, évéque novatiel
exigent des observations plus étendues. Le dernier avait d
mandé que la foi ehrétienne Iui fitt prouvée, sans établir di
tinetement sur quel point il se séparait delle; et il se vantaitd
n'avoir jamais trouvé personne qui put e convaincre de §
vérité. Saint Pacien observe quil est un point que Symproni
ne peut pas contester, et qui tranche la question : c'est le ng
de catholique. Il suppose alors que Sympronien lui objecten
que « sous les apotres, personne n'était appelé catholique , » et {

(1) Instit. 4, 30.
(2) Her., 42, p. 366.
(3) In Luecif. fin.



— 269 —

ui répond : « Que cela soit (1) ; quiil en ait été ainsi, accordons
éme cela. Quand, aprés le temps des Apotres, les hérésies
clatérent et s'efforcérent, sous des noms divers, de mettre en
i¢ce et de diviser la colombe et la reine de Dieu, est-ce que le
_peuple fidéle wavait pas besoin d'un nom qui lui fit propre, a
l'aide duquel il pat marquer T'unité du peuple qui était resté
pur, de peur que l'erreur de quelqu’un ne déchirat membre
par membre la Vierge sans tache de Dieu? N'était-il pas conve-
nable que la téte qui s'élevait au-dessus des autres fut distinguée
par une désignation particuliére ? Supposez qu'aujourdhui
me jentre dans une ville populeuse. Aprés avoir trouvé les
arcionites , les Apollinaristes, les Cataphrygiens, les Nova-
tiens ct autres scctaires du méme genre qui sappellent ehré-
tiens, & quel nom reconnaitrais-je la congrégation de mes
propres {réres, s'ils n'étaient pas appelés catholiques?... D'ou ce
10m m'a-(-il ét¢ transmis? Certainement ee nom , qui a résisté
travers tant de siccles, n’a pas été tiré d'un homme. Ce nom
e catholique ne parait venir ni de Marcion, ni d’Apelles, ni
le Montan, et il ne reconnait pas les hérétiques pour ses
auteurs. »

Saint Pacien dit dans sa seconde lettre : « Ce n’était certaine-
ent pas un nom aceidentel que celui qui a traversé tant de
siceles ; et en vérité je suis heurcux pour vous, quoique vous
Ayez pu lui en préférer d'autres, que vous conveniez gue le nom
de catholique nous appartient. Si vous osiez le nier, la nature
‘Maurait qu'un cri eontre vous. Si vous avez encore des doutes,
laissez-nous jouir de notre paix. Nous serons I'un et l'autre ce
ue notre nom dira que nous sommes. » Aprés avoir fait allu-
sion & une remarque de Sympronien, que quoique Cyprien fit
saint , « ses disciples portérent les noms d'Apostaticum , de
apitalinum, ou de Synedrium, » qui étaient quelques-uns des
itres donnés & I'Eglise par les Novatiens, saint Pacien répond:
{«Mon frére, interrogez un sicele et toutes les années qui 'ont
mpli, pour savoir si ec nom nous a appartenu, si les disciples
‘e Cyprien ont été appelés d'un autre nom que de celui de

(1) L’auteur fait usage de la traduction d'Oxford.



- 180 -

catholique? Quant & moi, je nai jamais entendu prononcer
noms que vous citez. » 1l suit de Ia que ces désignations étaier
« des railleries, et non pas des noms, » et par conséquent
qualifications inconvenantes. D'autre part, il semble que Sy
pronicn n'aimat pas & étre appelé Novatien, quoiquil ne p
slappeler catholique. « Dites-moi vous-méme, dit saint Pacier
comment I'on vous appelle? Niez-vous que les Novatiens soier
ainsi nommeés de hérésiarque de ce nom? Imposez-leur le no
qui vous plaira, ce nom s’attachera pour toujours & cux. Faite
sl vous plait, des recherches dans toutes les annales de I'hi
toire, et ayez confiance dans le témoignage que portent tant d|
siccles. Yous me répondrez peut-étre qu'on vous appell
« chrétien. » Mais si je minforme du génie de votre seete
vous ne nierez pas quiil est novatien.... Confessez-le sa
détour; un nom n'implique aueun crime. Pourquoi, tandi
qu'on vous interroge si souvent, vous cachez-vous? Pourqu
avoir honte de l'origine de votre nom? Quand vous écrivi
pour la premiére fois, je vous pris pour un Cataphrygien...
Est-ce que vous m’enviez mon nom et rougissez du votre
Songez & ce qu'il y a de honte dans une cause qui recule dev
son propre nom ? »

Saint Pacien dit dans une troisiéme lettre : L’Eglise est
corps de Jésus-Christ; en réalité, le corps, et non pas ui
membre. Le corps se compose de plusieurs parties et d
membres liés en un seul, comme le dit I'Apotre, car le co
n’est pas formé d'un membre, mais de plusieurs. Par co
quentl'Eglise est le corps entier, lié dans ses parties et répand
partout le monde; je veux dire qu'elle est semblable & une vill
dont toutes les parties sont unies, et non comme vous étes,
Novatiens, une petite fraction isolée, une simple enflure
s'est formée et s'est séparée ensuite du reste du corps.... Grand
est la postérité de la Vierge et ses enfants sont innombrables
le monde en est rempli, les essaims populeux se presse
toujours autour de la ruche. » Saint Pacien établit ce tra
caractéristique de 1'Eglise sur les prophéties : « Enfin, frd
Sympronien, nayez pas honte de vous trouver avee le gran

Ak



— 97 —

nombre; consentez enfin a mépriser ces dégoutantes souillures
des Novatiens et les débris des votres, et & regarder la foule des
catholiques et les fils de I'Eglise selendam en tous sens et si
loin.... Ecoutez ces paroles de David : « Je chanterai votre
nom dans la grande assemblée; » ailleurs : « Je vous louerat
parmi des peuples nombreux; » et encore : « Le Seigneur,
méme le Dieu tout-puissant, a parlé, et a appelé le monde
depuis le point d'ou le soleil se léve jusqu'a eelui ou il se
couche. » Quoi! est-ce que la semence d’Abraham, qui est
| aussi nombreuse que les étoiles et les grains de sable sur le
bord de la mer, sera satisfaite de votre pauu‘cte"... Frére,
reconnaissez maintenant I'Eglise de Dieu, qui étend ses taber-
nacles et qui fixe les poteaux de ses tentes & droite ¢t & gauche;
comprenez que « le nom du Seigneur est loué depuis le point
d'ou le soleil se Iéve jusqu'a celui ot il se couche. »
En citant les passages qui précedent, je ne cherche pas a

prouver ce qu'a été la doctrine des Péres touchant I'Eglise dans
ces temps reculés, ou quelles étaient les promesses qui lui
étaient faites dans I'Ecriture-Sainte ; mais je veux simplement
établir quelle ¢était alors, en fait, la condition de 1'Eglise relati-
vement aux divers corps chrétiens au milieu desquels elle se
trouvait. Le fait de cette condition est prouvé par cela seul que
les Péres pouvaient émettre certaine doctrine , et qu'ils étaient
capables d’en appeler aux prophéties : car, & moins que I'Eglise,
ot que I'Eglise scule, ait été partout un méme corps, ils n'au-
raient pu argumenter en s'appuyant sur la supposition qu’il en
était ainsi. Il en est de méme pour ce qui regarde le mot catho-
ligue. C'est assez que I'Eglise fit ainsi appelée; ce titre offrait
une preuve a I'appui et un symbole de ce qui est dailleurs si
simple : qu'elle était, selon I'explication que saint Pacien donne
de ce mot, une partout, tandis que les sectes du jour n’avaient
nulle part ce caraetére d'unité, mais qu'elles se trouvaient sur
tous les points divisées. Elles pouvaient a la vérité étre partout,
mais elles n'étaient pas les mémes en deux endroits; chaque
Ipoint avait sa communion indépendante, ou du moins les sectes
|tendaient inévitablement et continuellement a ce résultat.



— 272 —

Saint Pacien éerit en Espagne ; mais, en Afrique, le mém
contraste entre I'Eglise et le scetarianisme se présente a nou
dans lexemple des Donastistes; saint Optat est tout a la foi
témoin du fait , de sa notoriété et de I'impression profonde qu’i
faisait sur tous les partis. La question n'est pas de savoir si le
Donatistes s'identifiaient ou non avee la véritable Eglise, ¢
séparaient d'elle le reste de la chrétienté. Quoi qui'il en soit, ccl
naltére pas le fait que je désire voir distinctement établi et re
connu : que, dans lestemps anciens, I'Eglise était bien ce corps qu
était répandu sur Forbis terrarum, ct que les sectes formaien
des eorps qui navaient quune existence locale ou transitoire

« Quelle est, dit saint Optat, ecette Eglise unique que Jésus
Christ appelle Colombe ¢t Epouse?..... elle ne peut pas s
trouver dans la foule des hérétiques et des sehismatiques
S'ensuit-il qu'elle soit dans un seul lieu? Cependant, frér
Parménien, vous avez dit qu'elle est avee vous seul; & moins
peut-étre, que vous n‘ayez la prétention de revendiquer pou
vous-méme une sainteté spéeiale & cause de votre orgueil, d
sorte que I'Eglise soit ot vous voulez bien qu'elle soit, et qu'ell
ne se trouve pas ol vous ne la voulez pas. Doit-elle étre alo
dans une portion limitée de I'Afrique, parmi vous, dans le coi
d'un petit royaume, et non avee nous dans une autre partie d
meéme pa):? ne sera-t-elle ni en Espagne, ni dans la Gaule, n
en Italie ot vous n'étes pas? Si vous voulez I'avoir seulemen '
parmi vous, elle ne sera pas dans les trois provinces de la Pan
nonie, dans la Dacie, la Meesie, la Thrace, I'Achaie, la Macé
doine, ni dans toute la Gréee, ol vous n'étes pas? Vous pouved,
done la garder parmi vous, et I'empécher d'étre dans le Pont
la Galatie, la Cappadoce, la Pamphylie, la Phrygie, la Cilici
les trois Syries, les deux Armeénies, dans toute IEgypte et dani
la Mésopotamie, pays ot vous n'étes pas? Elle n'est pas dan
les iles innombrables et les autres provinees qu'on ne e'mra"f
compter, ol vous n'étes pas? Que deviendra alors la signifiy
cation du mot Catholique , donné & T'Eglise, comme éta

conforme & la raison (1) et répandu partout? car, si vou'

{1) Rationabilis : ¢’est apparemment une allusion a I'officier civil appel|

Catholicus ou Rationalis, receveur-général.



— 275 —

réduisez ainsi I'Eglise selon votre plaisir, si vous retirez d'cllc
toutes les nations, que gagnera le Fils de Dieu? ou se trouvera
| ce que Dieu le Pére lui a si largement accordé en disant, dans
|le second Psaume : « Je vous donnerai les nations pour votre
| héritage, et les partics les plus reculées de la terre seront votre
| possession, cte. (1)? » La terre enticre lui est donnée avee les

nations ; toute son étenduc (orbis) est la possession unique de
| Jésus-Christ. »
ﬂ Un éerivain de I'Afrique,, contemporain de saint Augustin .
|si ce n'est saint Augustin lui-méme, demande, aprés avoir
énumeéré les mesquines portions de la secte Donatiste cn
Afrique et au dehors, si ces sectaires peuvent s‘imaginer offrir
en eux I'accomplissement des promesses que I'Ecriture a faites
aIEglise. « Si les saintes Ecritures ont donné I'Eglise 4 I'Afrique
seule, aux rares Cuzupites ou montagnards (Montenses) de
Rome, & la maison ou au patrimoine d'une femme espagnole,
quoi que lon puisse tirer d'autres éerits, admettons que les
Donatistes seuls sont en possession de I'Eglise. Si la sainte Eeri-
wre dit que I'Eglise sera limitée & quelques Maures de la pro-
vinee de Césarée, nous devons passer aux Rogatistes; si ¢’est aux
quelques habitants de Tripoli, de Byzacéne et autres provinees,
les Maximianistes y sont arrivés; si elle a ¢té donnée seulement
aux Orientaux, nous devons la chercher parmi les Ariens, les
Bunomiens, les Macédoniens, et autres sectaires qui peuvent
se trouver la; ear, qui est capable d'énumérer les hérésies de
toutes les nations? Mais s'il est établi sur des témoignages divins
etdes plus certains, tirés des Eeritures canoniques, que I'Eglise
embrassera toutes les nations, (uoi que puissent invoquer et de
quelque endroit que tirent des citations ceux qui disent : Foyez,
Jésus-Christ est ici et il est la, écoutons plutot, si nous sommes
son troupeau, la voix de notre Pasteur qui nous dit : Ne les
\croyez pas. Chacun d'eux, en effet ne se trouve pas dans toutes
les nations ol est 'Eglise; mais elle qui est partout se trouve
ot ils sont (2) »

(1) Ad Parm., 1I, init,
(2) De Unit. Eccles., 6.




27h —

Enfin, écoutons saint Augustin lui-méme dans eette contro
verse : « Comme vous le dites, observe-t-il & Cresconius,
Novatiens , les Ariens, les Patripassiens, les Valentiniens,
Patriciens, les Apellites, les Marcionites, les Ophites, et
reste des seetaires portant ces noms sacriléges, comme vous
appelez, qui sont plutot des pestes abominables que des sectes,
ne communiquent pas avee nous. Néanmoins en quelque endroi
qu'ils se trouvent, la estaussi 'Eglise eatholique; ainsi en Afrique
clle est o vous étes. D'un autre coté, ni votre hérésie, ni au
cune autre, quelle quelle soit, ne se trouve partout o es
I'Eglise mlhollquc Dot il parait que I'Eglise est cet arbre don
les rameaux s'étendent sur toute la terre par la richesse de:
féeondité, tandis que les seetes sont les branches cassées quin
possédent plus la vie de la racine, mais qui restent isolées ¢
leur place ets’y desséchent (1). »

On insinuera peut-ctre que cette universalité, attribuéesd
I'Eglise catholique par les Péres, repose dans sa suceession ap
tolique ou encore dans son ¢piscopat; quelle était une, no
comme étant un royaume ou une ville, « une avec clle-méme,
ayant une scule et méme intelligence dans chacune de ses par
ties, une sy mpalhu un principe régulateur , une organisation
une communion ; mais parce que, bien que consistant en u
certain nombre de eommunautés indépendantes, différant (e
supposant quil en ait été ainsi) I'une de l'autre jusqua la ru
ture de communion , néanmoins, toutes étaient en possessiol
d'un clergé dont la succession était légitime, ou toutes ¢taie
gouvernées par des évéques, des prétres et des diacres. Mai
qui soutiendra séricusement que la parenté ou la ressembla

réduise deux corps en un? L'Angleterre et la Prusse sont I'u
et Iautre des monarehies ; est-ce qu'elles forment pour cela uj
seul royaume? L’ ,\n"lucrrc et les Etats-Unis ont une souch
commune; peuvent-ils pour cela étre appelés un méme Ltat
L Anglucl re et Ulrlande sont peuplées par des races différen
et cependant ne forment-clles pas encore un seul royaume ? &

(1) Contr. Cresc., IV, 73; aussi iii, 77.



A

R S G S ——

— 275 —
T'unité se trouve dans le fait de la succession apostolique , un
acte de schisme devient par la nature méme des choses tout &
fait impossible; car, de méme que personne ne peut changer
son extraction, ainsi aucune église ne peut détruire le fait que
son clergé cst venu en ligne direete des Apotres. Ou le péeh ¢
de schisme n’existe pas, ou 'unité ne repose ni dans la forme ni
dans Tordination épiscopales. Les controversistes auxquels je
fais allusion savent bien ecla, eux qui se trouvent en consé-
quence obligés d'inventer un péché, et de regarder comme

{schisme, non pas la division d'une église qui se sépare dune
|autre, mais I'empiétement d’une église sur la juridietion d'une
|autre, comme si les limitations diocésaines et les restrictions im-

posées aux évéques étaient, bien que sacrées, autre chose que
des arrangements ceclésiastiques, et des lois de I'Eglise, tandis
que le schisme est un crime contre son essence. Ainsi, ils re-
jettent un moucheron et ils avalent un chameau. La division
constitue le schisme, si schisme ily a, et non pas I'empiétement
d'une juridiction sur une autre. Si I'empiétement est un erime,
la division, qui en est la cause, est un crime encore plus grand ;
mais ou la division est un devoir, il ne saurait y avoir péehé dans
le fait d’empiétement.

Le tableau que nous présente l'ancienne Eglise différe entié-
rement de cette théorie. Elle était, il est vrai, gouvernée par
des évéques, et ces éveques étaient les suceesseurs des Apotres ;
mais elle formait en outre un royaume, et comme Fexistence
d'un royaume suppose la possibilité de sujets rebelles, de méme
oncomprend qu’il y ait dansI'Eglise des sectaires et dessehisma-
tiques, mais pas de portions indépendantes. Ecoutonsla deserip-
tion qu’en donne Gibbon, témoin ‘qui, quoique étranger, vient

Tappui de notre dessein et & qui nous pouvons emprunter les
aits qu'il signale, tout cn repoussant ses imputations : « L'Eglise
atholique, dit-il (1), ¢tait administrée par la juridiction spiri-
uelle et 1égale de 1800 évéques, dont mille avaient leurs siéges
ans les provinces grecques et huit cents dans les provinees

(1) Hist., ch. xx.



— 276 —

sur la eote d'Afrique, dans I'Asie proconsulaire, et dans les p
vinees méridionales d’lalie. Les évéques de la Gaule et
I'Espagne, de la Thrace et de Pont, régnaient sur un large t
ritoire, et déléguaient leurs suffragants dans les campagnes po

pouvait s'étendre sur toute une province ou étre réduit a
village; mais tous les évéques possédaient un caractére égal
indélébile; ils tiraient tous les mémes pouvoirs et privilé
des Apotres, du peuple et des lois.....

» Le corps du clergé catholique, plus nombreux peut-étr}
que les légions romaines , était dispensé par les empereurs
tout service privé ou public, de toutes les charges municipal
de toutes les taxes personnelles et de tous les impots qui pesai
sur leurs concitoyens d'un poids intolérable; les devoirs de
sainte profession étaient acceptés comme un accomplissemel
suflisant de leurs obligations envers la république. Cha
évéque acquérait un droit absolu et imprescriptible a T'o
sance perpétuelle des cleres qu'il ordonnait ; le clergé de cha
église épiscopale formait avec eelui des paroisses qui en dé
daient une sociét¢ réguliére et permanente ; les cathédrales ¢
Constantinople et de Carthage maintenaient leur établisse
particulier de cinq cents ministres ecclésiastiques. Leur nom
se multipliait, et leurs rangs grossissaient insensiblement
suite de la superstition de ce temps, qui introduisit dans I'ig
les eérémonies splendides d’un temple juif ou paien; une lo
suite de prétres, de diacres, de sous-diacres, d'acolytes, d'e
cistes, de lecteurs, de chantres, de bedeaux, contribuaient
chacun dans ses attributions, & grossir la pompe et I'hari
du culte religicux. Le nom de elere et leurs priviléges fi
étendus A plusieurs confréries picuses, qui défendaient aveed -

vouement le trone ecelésiastique. Six eents parabolins, ou ave| -
§

|

e

I

turiers , visitaient les malades & Alexandrie; onze cents copiat
ou fossoyeurs, enterraient les morts & Constantinople, et

essaims de moines , qui se levérent des bords du Nil , ouvrir
et obscureirent la surface du monde chrétien.....



— 99—

» Sous un gouvernement despotique, les évéques seuls jouis-
waient du privilége inestimable d’étre jugés seulement par leurs
bairs, privilége qu'ils ne manquaient pas d'invoquer ; et méme,
Hans le cas d’une accusation capitale, leurs fréres réunis en
kynode étaient seuls juges de leur culpabilité ou de leur inno-
hence..... La juridiction domestique des ¢évéques était a la fois
in privilége et une restrietion de I'ordre ecclésiastique dont les
auses civiles étaient convenablement retirées de la connaissance
Tun juge séeulier.... Larbitrage des évéques était ratifié par
ne loi positive, et des instructions étaient données aux juges
hour quiils cxéeutassent sans appel ni délai les déerets épisco-
aux, dont la validité avait jusque-la dépendu du consentement
les partics. La conversion des magistrats eux-mémes et de
out I Empire pouvait écarter graduellement les eraintes et les
pules des chrétiens; mais , néanmoins, ils recouraient
ncore aux tribunaux des évéques dont ils appréciaient les
lalents et I'intégrité ; et le vénérable Augustin avait la satis-
action de se plaindre que ses fonctions spirituelles étaient per-
étuellement interrompues par le travail ennuyeux de décider
itre des prétentions opposées, de prononcer sur la possession
e l'or et de l'argent, de terres et de bestiaux. L'ancien privi-
¢ du sanctuaire fut transféré aux temples chrétiens..... La

égée par la médiation de I'évéque.
» L'évéque était le eenseur perpétuel de la morale de ceux
sous sa juridietion. Les régles de la pemtence furent rédi-
ees en un systéme de jurisprudence eanonique qui définissait
gneusement le devoir de la eonfession publique ou privée, les
égles de la preuve, les degrés de culpabilité et la mesure du
hitiment..... Saint Athanase excommunia un des ministres
‘Egypte, et linterdit du feu et de 'eau qu’il prononca fut
olennellement envoyé aux églises de la Cappadoce..... [Syné-
us de Ptolémais] vainquit le monstre de Libye, le président
ndronieus, qui avait abusé de l'autorité d'une charge vénale,
aventé de nouveaux modes de rapine et de torture, et aggravé

Bisriorn. mist. 6° ANNEE. I°" oUVR. 24



— 278 —

le erime de I'oppression par celui du sacrilége. Aprés une teil
tative infructueuse pour ramener le fier magistrat par des avel
tissements doux et religicux , Synésius se déeide & infliger
sentence supréme de la justice ecclésiastique et il voue Andr
nicus, avec ses associés et leurs familles, a la malédiction de
terre et des cieux... L’Eglise de Ptolémais, quelqu’obscure
insignifiante qu’elle puisse paraitre, adresse cette déclaration
toutes les églises du monde, ses seeurs; et Pimpie qui rejet
ses déerets sera enveloppé dans le crime et le chiatiment d'A
dronicus et de ses partisans impies.....

» Tout gouvernement populaxrc connait par expérience h
effets de I'éloquence grosclcre ou artificielle.... L'évéque ¢
quelque prétre distingué & qui il déléguait prudemment le p
voir de précher, haranguait, sans craindre le danger des in
ruptions ou des répliques;, une foule soumise , dont I'esprit a
¢té prépar¢ ou subjugué par les eérémonics impo:ames de
religion. La subordination de I'Eglise catholique était i rig
reuse , que les mémes aceents pouvaient s'échapper 4 la fois
cent chaires de I'Ttalie et de I'Egypte avee la plus parfaite hal
monie, si elles étaient mises & I'unisson par le primat de R
ou d’'Alexandrie..... Les représentants de la république e
tienne s’assemblaient réguliérement au printemps et 4 'auto
de chaque année; et ces synodes propageaient Iesprit de
discipline et de la législation ecclésiastiques a travers les
vingt provinces de 'Empire romain..... A une époque an ‘
rieure, quand Constantin était le protecteur plutot que *
prosélyte du Christianisme , il soumit la controverse africair,
au concile d'Arles, auquel les évéques d'York , de Tréves, ¢
Milan et de Carthage se rencontrérent comme des amis et d¢
fréres pour discuter dans leur langue indigéne sur les intér
communs de I'Eglise latine ou occidentale. Onze années pi

tard, une assemblee plus nombreuse et plus célébre fut réunie.
\ICLC, en Bithynie, pour éteindre, par sa sentence définitive, I¢.
disputes subtiles qui s'étaient élevées en Egypte sur la quest
de la Trinité. Trois cent dix-huit évéques obéirent i la con¥
cation de leur maitre indulgent; les ecclésiastiques de diver




— 279 —

angs, de diverses sectes (1) et dénominations qui s’y rendirent,
nt été évalués a 2048 ; les Greces se présentérent en personne,
t les légats du Pontife romain exprimérent le consentement
es Latins. »

Il y a la assurément preuve surabondante de la nature de
Junité, par laquelle I'Eglise de ces siécles reculés était distinguée
ides sectes au milieu desquelles elle se trouvait. Elle formait
une vaste association bien organisée , s’étendant aussi loin que
‘Empire romain et le débordant; ses évéques n’étaient pas
eulement des officiers locaux, mais ils possédaient une puissance
ssentiellement générale qui s'étendait partout ot 'on pouvait
trouver un chrétien. « Pas un chrétien, dit Bingham, n’eut
ntrepris un voyage sans prendre avec lui des lettres de recom-
andation de son propre évéque , s'il avait I'intention de com-
uniquer avec 'Eglise chrétienne dans un pays étranger. Telle
it dans ces temps 'admirable unité¢ de I'Eglise catholique,
'heurcuse harmonie et le parfait accord de ses évéques entpe
ux (2). » Saint Grégoire de Nazianze appelle saint Cyprien un
véque universel présidant, ainsi que le méme auteur le dit ici,
« non-seulement, sur I'Eglise de Carthage et d’Afrique, mais
ussi sur tous les pays du monde : & I'Occident, & I'Orient, au
idi et au Nord. » C'est la la preuve d'une unité qui consistait
n-seulement dans Porigine ou la suceession apostolique, mais
ne unité de gouvernement dans toute I'Eglise. Il pouremt
insi : « [ Grégoire] dit la méme chose d’Athanase qui, en
nt nommé évéque d’Alexandrie , était fait évéque du monde
ntier. Chrysostome appelle , de méme, Timothée évéque de
‘univers..... Le grand Athanase, en retournant de son exil ,
e se fit aucun serupule de faire des ordinations dans p]usneurs
illes le long de sa route, quoiqu’elles ne fussent pas situées
ans son propre diocese. Le fameux Eusébe de Samosate fit la

(1) L’historien fait apparemment allusion & ce que I'empereur avait appelé

u concile I'évéque Novatien Acesius. Gibbon prétend aussi que le nombre
8 doit avoir compris les sectaires. Si cette opinion est déduite de la force de

5a description générale, valeat quantum,

(2) Antiq., 11, 4, § 5.




— 280 —

méme chose dans le temps de la persécution des Ariens, so
Valens..... Epiphane fit usage de la méme puissance et d
méme privilége dans un cas semblable, en ordonnant Paulinie
frére de saint Jérome, d'abord diacre, et puis prétre, dansu
monastére situé en dehors de son diocése de Palestine (1). » D
méme en ce qui regarde 'enseignement, avant que des coneil
ne se réunissent sur une vaste échelle, saint Ignace d’Antioch:
avait adress¢ des lettres aux églises situées sur la eote de I'Asi
mineure , en se rendant & Rome ou I'attendait le martyre. Sai
Irénée, alors disciple de I'Eglise de Smyrne, se rend dans |
- Gaule et répond, étant & Lyon, aux hérésies de Syrie.
méme que sil eat appartenu & toutes les parties de Forbi
terrarum , on ne peut dire ol était situé le siége de saint Hip
polyte, et on le place diversement dans le voisinage de Rom¢
et en Arabie. lloeinc, évéque espagnol, est arbitre dans uné
controverse soulevée & Alexandrie. Saint Athanase, chassé dq
son Eglise , prit toute la chrétienté pour domnme, de Tréved
i 'Ethiopie, et il introduisit en Occident la discipline de sain
Antoine d'Egypte. Saint Jérome est né dans la Dalmatie ; i
étudie & Couﬁtanuuopk et & Alexandrie ; il est seerétaire d¢
saint Damase & Rome; il s'établit ensuite ct meurt en Palestine
Par-dessus tout, le siége de Rome lui-méme est le centre
I'enseignement aussi bien que de I'action ; les Péres et les héré
tiques s’y rendent comme devant un tribunal qui doit décide
dans les controverses, et qui envoie, par une ancienne coutume
ses aumones aux pauvres chrétiens de toutes les Eglises d’ Achaie
de Syrie, de Palestine , d’Arabie, d'Egypte et de Cappadoce.
En outre, cette Eglisc universelle n'était pas seulement une
elle était encore exclusive. L'énergie avee laquelle les chrétien
de I'époque anténicéenne avaient dénoncé les idoltries et I
crimes du paganisme, et proclam¢é les chatiments qui seraien
leurs conséquences, cxpl:quc en grande mesure pourquoi ils
étaient regardés dans le monde paien comme les « ennemis d
genre humain. » Saint Cyprien dit & un magistrat paien : « Ces

(1) Antiq., 5, § 3.



B et et —— i e

— 281 —

a juste titre que Dicu frappe de ses verges et de ses fléaux ; et
puisque cela sert a si peu de chose, et que T'horreur de ces
| chatiments ne convertit pas les hommes & Dieu, il y a au dela
Ide ce monde la prison ¢éternelle et les flammes inextinguibles
du chatiment sans fin...... Pourquoi vous humilier et vous
courber devant de faux dicux ? pourquoi incliner votre corps
esclave devant des images qui ne peuvent vous porter aucun
secours, et de la terre moulée? pourquoi ramper dans la pros-
tration de la mort comme le serpent que vous adorez ? pourquoi
vous précipiter dans la chute du démon dont la faute est la
cause de la votre, et qui devient votre compagnon?..... Croyez
et vivez; vous avez ¢t¢ dans le temps nos persécuteurs; soyez
dans I'éternité les compagnons de notre joie (1). » « Ces senti-
ments austéres, dit Gibbon, qui avaient été inconnus de I'anti-
| quité, paraissent avoir répandu un esprit d’'amertume dans un
systéme d'amour et d’harmonie (2). » Tel était cependant le
Jjugement des premiers chrétiens sur tous ceux qui n’entraient
pas dans leur société, et tel fut le jugement de leurs successeurs
Sur ceux qui ont vécu et qui sont morts dans les sectes sorties
du Christianisme. Le Pére dont nous venons de citer la dénon-
ciation contre les paiens, le déclarait dans le troisiéme siécle :
{ «Celui, disait-il, qui abandonne l'Eglisc de Jésus-Christ n’ob-
| tiendra pas la récompense de Jésus-Christ; il est étranger, un
| objet de rchut, un cnnemi. Celui qui n’a plus Dieu pour pére,
n'a plus I'Eglise pour mére. Si un homme, resté hors de I'arche
de Noé¢, a pu ¢ehapper au déluge, celui qui reste hors des
portes de I'Eglise pourra se sauver. Quel sacrifice peuvent
célébrer ceux qui sont les rivaux des prétres? Si ces personnes
étaient tuées pour confesser le nom chrétien, cette tache ne
serait pas méme lavée par leur sang. Le péché de discorde est
| grand, inexplicable, et aucune souffrance ne le lave. Ceux qui
ont refusé d'étre d'un seul esprit dans IEglise de Dieu ne
peuvent habiter avec Dieu; un pareil homme peut étre ué,

(1) Ad Demetr., 4, trad. d'Oxf.
2) Hist. , ch, xv.



— 282 —

mais il ne saurait étre couronné (1). » Saint Chrysostome, daj
le si¢ele suivant , fait allusion au sentiment de saint Cyprien
« Quoique nous ayons accompli dix mille actions glorieuses
cependant, si nous mettons en picees I'unité de I'Eglise, souf
frirons-nous un chatiment moins terrible que si nous déchirion
le corps de Jésus-Christ (2)? » Saint Augustin semble pense
qu'une conversion de l'idolatrie & une communion schismatiqu
n'est pas un avantage. « Ceux que les Donatistes baptisen
guérissent de la plaie de l'idolatrie ou de I'infidélité, mais
recoivent un eoup plus eruel par la blessure du schisme; ea
I'épée détruisait les idolatres dans le peuple de Dieu, tandis qu
les schismatiques étaient engloutis par la terre béante (3). » I
parle ailleurs du « sacrilége du schisme qui surpasse tous les
crimes (4). » Saint Optat s'étonne de l'inconséquence du Donad
tiste Parménien qui maintient (ce qui est la vraie doetrine) q
« les schismasiques sont, comme les eeps coupés de la vigne |
destinés aux chatiments et réservés comme du bois sec pou P
alimenter le feu de I'enfer (s). » « Haissons , dit saint Cyrille

ceux qui sont dignes de haine; retirons-nous de ceux dont Dieul
se retire; et disons a4 Dieu en toute hardiesse & I'égard des hé
tiques : « O Seigneur, est-ee que je ne hais pas ceux qui vou
haissent (6)? » « Croyez fermement , dit saint Fulgence, et ne
doutez en aucune facon que tout hérétique ou schismatique
quel quiil soit, baptisé au nom du Pére, du Fils et du Saint:
Isprit , quelque grandes que soient ses aumones, alors mé
qu'il aurait versé son sang pour le nom de Jésus-Christ, ne
peut en aucune manicre étre sauvé, a moins qu'il ne revienne
a I'Eglise catholique (7). » Les Péres fondent cette doetrine sul
les paroles de saint Paul, que quoique nous donnions nos bien:

(1) De Unit., 5, 12.

(2) Chrys., in Eph., 1V.

(3) De Baptism., 10.

(4) C. Ep. Parm., 1, 7.

(5) De schism. Donat., I, 10.
(6) Cat. , xvI, 10.

(7) De Fid. ad Petr. 39.




— 285 —
aux pauvres, et que nous livrions notre corps aux flammes, nous
ne sommes rien sans l'amour.

Nous ferons une derniére remarque : c’est que les Péres, loin
de reconnaitre I'existence d’aucun rapport ecclésiastique entre
les évéques , les prétres seetaires et leurs troupeaux, s'adressent
|directement aux derniers, comme si ces évéques n’existaient
|pas, et les invitent & entrer dans I'Eglise individuellement , sans
\égard pour quoi que ce soit; et cela parce que ¢'est une question

de vie et de mort. Pour prendre I'exemple des Donatistes : il
iait indifférent & la question que leurs églises en Afrique fussent
presque égales 4 celles des catholiques, ou qu'ils eussent
quelque argument & produire dans leur controverse avee
’fﬂglise catholique ; le seul fait de leur séparation de Torbis
Verrarum était un argument suflisant contre eux. « La question,
't saint Augustin & Glorius et autres, n’est relative ni & votre
0 , ni 4 votre argent, ni & vos terres, ni & vos fermes; il ne
! ‘agit pas de savoir si votre santé corporelle est en péril ; mais
lens nous adressons & vos ames pour vous engager a obtenir la
vie éternelle et a éviter la mort de I'éternité. Levez-vous cn
onséquence..... Vous le voyez tous, vous le savez et vous en
igémisscz ; Dieu sait quiil n'existe aucune cause pour vous
enir dans une séparation pestiférée et sacrilége, si, afin
‘échapper 4 un jugement éternel, vous surmontez votre affec-
ion charnelle pour obtenir le royaume spirituel, et vous secouez
a erainte de blesser des amitiés qui ne vous serviront de rien
au jugement de Dieu. Allez, réfléchissez A cela, examinez ce
que Fon peut répondre..... Personne n'efface du ciel la loi de
eu; personne n'efface de la terre I'Eglise de Dieu. Suivant sa
promesse, elle a rempli tout le monde. » « Quelques intimités
harnelles, dit-il 2 son parent Severin, vous retiennent ol vous
“tes..... A quoi servent la santé et la parenté dans ce monde,
fi avec cela nous négligeons I'héritage éternel de Jésus-Christ,
L notre salut éternel? » Il dit & Celer, personnage qui exercait
le linfluence : « Je demande que vous pressiez vivement vos
subordonnés, dans le pays d'Hippone, d'entrer dans I'unité
atholique. » « Pourquoi, dit-il, au nom de I'Eglise 4 toute la

C
|

o



— 284 —

population Donatiste , pourquoi ouvrez-vous vos oreilles au
paroles des hommes qui disent des choses qu'ils nont jamai
pu prouver, et les fermez-vous a la parole de Dieu qui dit
« Demandez-moi et je vous donnerai les nations pour votr
héritage?» A une autre époque, il leur dit : « Quelques prétrcs‘:i]
votre parti ont envoy¢ vers nous pour nous dire : « Retirez-vo
du milieu de nos troupeaux, autrement nous vous tuerons.
— Nous leur répondons, nous, avee beaucoup plus de raison
« Non, ne vous retirez pas de nos troupeaux ; mais venez e
paix vers les troupeaux de celui & qui nous appartenons tous
ou si vous ne voulez pas, et n'étes pas disposés a la paix, alo
mieux vaut vous retirer des troupeaux pour lesquels Jés
Christ a versé son sang. » « Je vous conjure pour I'amour d
Jésus-Christ, dit-il & un ancien proconsul, de me faire répon
et de presser avee instance et bonté tous vos administrés d
le distriet de Sinis ou d’Hippone, d’entrer dans la communi
de I'Eglise catholique. » Dans une autre circonstance, il publ
une adresse aux Donatistes pour leur apprendre la défaite d
leurs évéques dans une conférence : « Celui, dit-il, qui e
séparé de 'Eglise catholique, par eela seul qu'il est séparé
I'unité de Jésus-Christ, alors méme qu'il vivrait d'unc manié
digne d'¢loges, n'obtiendra pas la vie éternelle ; mais la colé
de Dieu demeure sur lui. » I1 écrit & quelques convertis au suj
de leurs amis qui sont encore dans le schisme : « Quiils '
rapportent & 'Eglise catholique,, ¢est-a-dire & I'Eglise répand
dans le monde entier; qu'ils croient plutot & ee que disent ¢
Seritures qua ce que balbutient les lévres d’hommes calomni
teurs. » L'idée d'agir sur les Donatistes seulement comme corp
et par lintermédiaire de leurs évéques, ne parait pas s'étr
jamais présentée a Iesprit de saint Augustin (1).

De tout ce qui préeeéde, nous avons done raison de conelu
que s'il existe aujourd’hui une forme du Christianisme qui §
distingue par son organisation admirable et par sa puissance;
elle est répandue dans le monde entier; si elle se fait remarque

(1) Epp. 43, 52, 57, 76, 103, 112, 141 144,




— 285 —

par son zéle & maintenir sa croyance; si elle est intolérante pour
ce qu'elle regarde comme 'erreur; si elle ne cesse de faire la
guerre aux autres corps religieux qui s'appellent Chrétiens ; si
elle, et elle seule, -est appelée catholique par le monde et par
les scetes mémes qu’elle combat; si elle se prévaut de ce titre ;
si elle nomme les autres communions hérétiques, les avertit
des malheurs futurs, et les invite & venir isolément a elle sans
égard pour aucun autre lien ; et si, d'un autre coté¢, ceux qu'elle
appelle hérétiques la nomment séductrice, prostituée, I'accusent
d'apostasic, d’étre I'antechrist et le démon; si les sectaires
différant tous les uns des autres, s'accordent pour la regarder
comme leur ennemie commune ; s'ils s'efforeent de s'unir contre
elle et ne peuvent y réussir; sils ne sont que dans une localité;
sils vont en se subdivisant continuellement, tandis qu'clle reste
une; s'ils succombent I'un aprés 'autre, et ouvrent la route a
de nouvelles sectes tandis qu'elle reste toujours la méme, cette
forme de religion ne diff¢re guére du Christianisme de I'époque
de Nicée.



CHAPITRE CINQUIEME.

: -
SUITE DE L APPLICATION DE LA PREMIERE MARQUE DE FIDELITE DANS UN
DEVELOPPEMENT.

L'Eglise des cinquitme et sixiéme siécles.

Le patronage que les premiers empereurs chrétiens accor-

dérent a I'Arianisme, 'adoption de eette hérésie par les barbares |

qui succédérent & leur puissance, I'expulsion postérieure de
toute hérésic au dela des limites de I'Empire, sont, ainsi que
les tendances Monophysites de 'Egypte et d'unc partic de la
Syrie, des circonstances qui changerent en quelque mesure la
physionomie de 1'Eglise, et qui réclament notre attention.
L’Eglise continue & étre un corps en possession ou presque en
possession de L'orbis terrarum; mais elle ne se trouve pas tout
A fait au milieu des seetes, dans la position ot nous I'avons vue,
dans les premiéres périodes de son existence ; clle est plutot
placée entre ou en dehors des schismes que parmi eux. Cette
méme vaste association dont I'existence remontait au prineipe

du Christianisme, qui avait été identifiée avee lui par tous les

partis, qui avait toujours été appelée catholique par le peuple
et par les législateurs, prit alors une forme différente. Elle se
rassembla sur eertains points de son vaste territoire avee une
plus grande force que sur d'autres; elle posséda des royaumes
entiers ol elle rencontrait & peine un rival ; elle en perdit
d’autres d'une maniére partielle ou entiére, d’une maniére
temporaire ou pour tout de bon; elle fut arrétée ca et la dans
son eours par des obstacles extéricurs; et elle fut regardée en
face par I'hérésie, venue des pays étrangers sous une forme




|

|

:
:
|
|
f-
t

— 287 —

imposante et en masse , avee I'appui de la puissance temporelle.
Ainsi, sans faire mention, au quatriéme siéele, de I'Arianisme
' de 'empire d’Orient, tout I'Occident était, au cinqui¢me siécle,
imbu de la méme hérésie, et presque toute I'Asie & l'est de
I'Euphrate, du moins sa partie chrétienne , était, dans le siecle
suivant, envahie par les Nestoriens; tandis que les Monophysites

|avaient & peu prés pris possession de I'Egypte, et avec le temps

gemparérent de toute I'Eglise d'Orient. Je ne pense pas qu'il y
ait de la présomption & appeler I'Arianisme, le Nestorianisme et
IEutyehianisme des hérésies, ou a identifier I Eglise catholique
contemporaine avec le Christianisme. Considérons maintenant
les rapports mutuels du Christianisme et de I'hérésie dans les
circonstances que nous venons de signaler.

SECTION PREMIERE.
LES ARIENS DE LA BACE DES GOTHS.
Aucune hérésie ne s'est produite avee une plus grande

énergic ou un suceés plus prompt que celle d’Arius; et les
|traits qui la caractérisent sont pour I'observateur d'autant plus

‘remarquables quils se sont manifestés parmi des barbares et

non dans un monde civilisé. L’Arianisme a méme montré chez
les Grees un eertain esprit de propagande. Sous le régne de
Constance, Théophile avait introduit I'hérésie populaire chez
les Sabéens de I'Arabie, non sans obtenir des résultats pro-
mettants ; mais, sous Valens, Ulphilas devint I'apotre d’une
race entiére. Il enseifrna la doetrine arienne, qu'il avait malheu-
reusement connue & la cour impériale, d'abord aux pasteurs
Meesogoths qui, contrairement aux autres branches de leur
famille, se multipliérent sous les montagnes de la Mésie, sans
obtenir de triomphes militaires ou religicux. Les Visigoths
furent corrompus ensuite sans que 'on sache par qui. Un des
traits singuliers de I'histoire de cette vaste famille paienne, c’est
qu'elle adopta si instinetivement, communiqua si promptement
et maintint si opiniitrément une hérésie qui, en exceptant




— 288 —

Constantinople, navait excité dans tout I'Empire que fort peu
d'intérét dans la masse du peuple. On dit que les Visigoths
avaient été convertis par I'influence de Valens; mais Valens na

régné que quatorze ans, et la population barbare admise dans

FEmpire s'élevait & prés dun million de personnes.

Il est aussi difficile d'indiquer la trace qu'a suivie I'hérésie
en passant de chez eux aux autres tribus barbares. Gibbon
semble supposer queles Visigoths ont rempli le role de mission-
naires dans leur course guerroyante et dévastatrice de la Thrace
aux Pyrénées. Mais quelle soit la maniére dont la propagation
s'est accomplie, le fait est que la conversion & I'Arianisme des

Ostrogoths, des Alains, des Suéves, des Vandales et des Bour- |

guignons, et leurs suceés militaires, se présentent dans Lhistoire

du temps comme des événements marchant ensemble; et vers §

la fin du cinqui¢me siécle les Visigoths avaient établi I'hérésie en
France et en Espagne; les Suéves en Portugal ; les Vandales en
Afrique, et les Ostrogoths en Italie. Le titre de catholique donné

a I'Eglise parut pour un temps une qualification inexacte ; car |

non-seulement elle était ensevelie sous ces populations héré-
tiques, mais I'Arianisme était un, et maintenait intégre , soit a

Carthage, & Séville, a Toulouse ou a Ravenne, la foi qui le}

caractérisait.
11 n'est pas permis de supposer que ces guerriers du Nord
eussent atteint un haut degré de culture intellectuelle ; mais ils

comprenaient assez leur religion pour hair les catholiques, €t |
leurs évéques étaient assez instruits pour soutenir des discus- |

sions néeessaires & sa propagation. lls prétendaient sappuyer
sur la foi du concile de Rimini; ils administraient le baptéme
en altérant la forme des paroles, et rebaptisaient les catholiques
qu'ils gagnaient & leur secte. On doit ajouter, quelle que fit
leur cruauté ou leur tyrannic, que les Goths et les Vandales
étaient des hommes moraux et qu'ils faisaient honte aux catho-
liques quils dépossédaient. « A quoi peut nous servir la préro-

gative d'un nom religieux, dit Salvien; quimporte que nous |

nous appelions catholiques, que nous nous vantions d'étre les
fidéles, que nous raillions les Goths et les Vandales en leur




— 289 —

reprochant leur nom hérétique, si nous vivons dans la perversité
les hérétiques (1)? » Les barbares étaient chastes, sobres , justes
ot pieux. Théodoric, chef des Visigoths, se montrait tous les
matins avee les officiers de sa maison & sa chapelle ot des
wrétres ariens célébraient le service divin. On rapporte un
xemple singulier de la défaite d'un corps de Visigoths par les
Iroupes impériales un jour de dimanche, lorsqu'au lieu de se
yréparer au combat, ils s'occupaient des offices religieux du
int jour (2). Plusieurs de leurs princes furent des hommes
‘une habileté trés-grande, entrautres les deux Théodorics,
furic et Léovigild.

Il n'est pas vraisemblable que des guerriers victorieux, animés
ar un esprit fanatique de religion, se eontentassent de pro-
jesser purement et simplement leur eroyance ; ils avaient soin
e placer leurs propres prétres dans les établissements religicux
wils trouvaient dans les pays eonquis, et d’exercer une vive
ersécution contre les catholiques vaincus. On s'est souvent
rié contre les eruautés sauvages du Vandale Hunneric en
frique; I'Espagne fut le théatre de persécutions réitérées ;
a Sicile eut aussi ses martyrs. Voler aux catholiques leurs
lises et aux chasses leurs trésors, était peu de chose compa-
ativement & ces ¢normités. Les terres, les immunités et la juri-
lietion qui avaient été accordées par les empereurs a I'Eglise
['Afrique, furent iransférées au clergé de ceux qui en firent la

(1) De Gubern. Dei, VII, p. 142, 11 dit ailleurs : Apud Aquitanicos que
vitas in locupletissima ac nobilissim4 sui parte non quasi lupanar fuit? Quis
otentum ad divitum non in luto libidinis vixit ? Haud multum matrona abest
vilitate servarum, ubi paterfamilias ancillarum maritus est? Quis autem
quitanorum divitum non hoc fuit ? (p. 134, 4133.) « Offenduntur barbari ipsi
mpuritatibus nostris. Esse inter Gothos non licet scortatorem Gothum ; soli
ter eos prajudicio nationis ac nominis permittuntur impuri esse Romani.»
b. 137.) « Quid ? Hispanias nonne vel eadem vel majora forsitan vitia perdi-
erunt ?... Accessit hoc ad manifestandam illic impudicitie damnationem, ut
vandalis potissimum , id est, pudicis barbaris traderentur. » (p. 137.) Il dit
¢ I'Afrique et de Carthage : « In urbe christiand, in urbe ecclesiastic... viri
- semetipsis feminas profitebantur, » etc., p. 152.
(2) Dunham, Hist. Spain., vol. I, p. 142.

BioLiotn. mst. 6° ANNEE. I ouvR. 25



avaient ét¢ réduits au-dessous du ucrs de leur nombre primi
En Espagne comme en Afrique, les évéques étaient chassés
leurs siéges; les églises étaient détruites, les cimeticres pr
fanés et les martyrs enlevés. Quand il était possible de le faire
les catholiques cachaient les reliques dans des caves, en conse
vant le souvenir fidele de leurs cachettes provisoires (1). L
propriétés de I'Eglise étaient 'objet de spoliations repctée\
Léovigild employa ses trésors (2) en partie & accrom'e
splendeur de son trone, et en partie a des travaux nationa
A d'autres époques, lcs membres du clergé arien eux-mém
doivent avoir tiré proﬁt du pillage ; car quand Childebert, rc
des Franes, fut amené en Espagne par les cruautés exercé
contre sa seeur , la reine eatholique des Goths, il empor
avec lui, des églises ariennes, ainsi que Grégoire de Tours
raconte, soixante calices, quinze paténes, vingt boites da
lesquelles étaient renfermés les Evangiles , le tout en or mas
orné de pierres précieuses ().

En France et surtout en Italie, le gouvernement de la pu 1
sance hérétique était bien moins oppresseur. Théodoric, 1¢
des Ostrogoths, régnait des Alpes & la Sicile, et accorda jusqu
la fin d'un long régne une large tolérance & ses sujets cat
liques. 1 respecta leurs propriétés, permit que leurs églises
leurs lieux sacrés restassent entre leurs mains, et il eut &
cour quelques-uns de leurs évéques cmments , canonis
depuis : saint Césaire d’Arles et saint Epiphane de Pavie.
avait amené cependant dans le pays une population etrangch
dévouée a I'Arianisme ou, ainsi que nous le disons maintena
aune église nouvelle. « La marche des Goths, dit Gibbon (4
doit étre considérée comme I'émigration d'un peuple entie
leurs femmes et leurs enfants, leurs vicillards et leurs effets ]
plus précieux étaient transportés avec soin, et l'on peut ¢

— 290 —
conquéte ; et du temps de Bélisaire, les évéques catholiqu
ti

(1) Aguirr, Concil., t. II, p. 191,
(2) Dunham, p. 125.

(3) Hist. Franc., III, 10.

(%) Ch. 39.




— 29 —

ormer quelque idée du lourd bagage qui suivait leur camp,
arle fait de la perte de deux mille waggons, perte essuyée dans
we seule action durant la guerre d'Epire. » Théodorie assigna
ses soldats un tiers du sol de I'ltalie, et les familles barbares
'y établirent avee leurs esclaves et leurs bestiaux. Les conqué-
ants Vandales de I'’Afrique n’étaient d’abord que cinquante
nille hommes; mais les colons militaires de I'Italie s'élevérent
ientot & deux cent mille, nombre qui, suivant le calcul adopté
ar le méme auteur dans un autre passage, comprenait une
opulation d’'un million d’individus. Le moins que F'on put
ttendre était qu'une suprématie arienne ¢tablie sur toute
‘étendue de I'Ttalie, pourvoirait suflisamment a la eélébration
u culte aricn, et nous apprenons que les Ariens eurent une
balise méme dans Rome (1). Le gouvernement des Lombards
“iuccéda dans le nord de I'Ttalie & celui des Goths. Ils étaient
Ariens comme leurs prédécesseurs; mais ils n’avaient pas leur
olérance. Le clergé qu'ils avaient amené avee eux semble avoir
éclamé sa part dans la possession des églises eatholiques (2);
’t quoique, aprés trente ans, la eour se convertit, plusieurs
illes furent pendant quelque temps encore en Italie disputées
oar les évéques hérétiques (s). L'autorité de I'Arianisme dura
Jjuatre-vingts ans en France, cent quatre-vingts en Espagne,
‘tent en Afrique, environ autant en Italie. Ces périodes ne
furent pas contemporaines; mais elles s'étendirent dans leur
tnsemble du commencement du einqui¢me siécle a la fin du

xiéme.
Nons dirons par avance que la durée de cette suprématie de
Lerreur n’avait pas la moindre tendance & priver Faneienne
glise d'Occident du titre de catholique ; et il est inutile de
‘produire la preuve d'un fait que I'histoire nous montre si appa-
rent. Les Ariens ne semblent pas avoir jamais revendiqué pour
cux le nom de catholique. Il est trés-remarquable que durant
cette période les catholiques étaient désignés par le titre addi-

| (1) Greg. Dial., IiI, 30.
{2) Ibid., 29.
(3) Gibbon, Hist., ch. 37.




— 292 —

tionnel de « Romains. » On trouve plusieurs preuves de ce faf
dans les histoires de saint Grégoire de Tours, de Vietor de
et des conciles Espagnols. Ainsi saint Grégoire parle de Thé
degisid, roi de Portugal, qui exprimait son incrédulité au sujd
d'une guérison muaculeuse en disant : « Clest la constitutio
des Romains (car, observe 'auteur, on appelle romains ce
qui professent notre religion), et non la puissance de Dieu (Q)
« L'hévésie est partout ennemie des catholiques, » dit le mém|
saint Grégoire dans un autre passage , et il va I'établir e}
racontant I'histoire d'une femme catholique qui avait un ma
hérétique, chez qui, dit-il, vint « un prétre de notre reli
trés-calholiquc- » le mari le fit mettre & table avee son pro;'i ‘
prétre arien, « afin d'avoir  la fois dans sa maison les prétrd
des deux religions. » Pendant qu'ils mangeaient, le mari dita
prétre arien : « Amusons-nous un peu de ce prétre d
Romains (2). » Le comte arien Gomachar, qui s'était empa
des terres de I'Eglise d'Agde en France, avait &té pris dur
fievre ardente; lorsque, aux priéres de I'évéque, il se fut rétabl
il se repentit de les avoir demandées et observa : « que dirox
maintenant ces Romains? Que ma fiévre est venue pour m'él
emparé de leurs terres (s). » Quand le roi des Vandales, Tl
dorie, apres avoir torturé en vain Armogastes, (ui était cat
lique, afin d’obtenir une rétractation, se disposait i le tuer, §
prétre le dissuada, « de peur que les Romains ne I'appelas
un martyr (). » 4
Cette dénomination avait deux sens : I'un, qui se présen
de lui-méme, était employé en opposition au mot « barbare,,

Dans ce sens, il doit étre plus naturellement employé par I
Romains cux-mémes que par d'autres. Ainsi, nous trouvor
dans Salvien que « presque tous les Romains sont de

(1) De Glor. Mart , 1, 25,
(2) Ib. 80.

(3) 1b.79.

(4) Viet. Vit,, I, 14.



' — 293 —
| grands pécheurs que les barbares (1); » et il parle des « héré-
| tiques romains dont il y avait une multitude innombrable (2), »
voulant dire les hérétiques qui se trouvaient dans I'Empire.
|| Cest ainsi que saint Grégoire-le-Grand se plaint d’étre « devenu
|Tévéque des Lombards plutét que celui des Romains (5). »
Evagre met en opposition, en parlant méme de I'Orient, « les
| Romains et les Barbares (4), » dans ce qu’il dit de saint Siméon.
A une époque postéricure, et méme aujourdhui, la Thraee et
une partie de I’Asie mineure tirent leur nom de Rome. Nous
trouvons aussi des écrivains syriens qui parlent quelquefois de .
la religion des Romains ou des Grees (3), employant ces mots
|| comme synonymes.
| Mais cettc dénomination eontient certainement aussi une
allusion a lafoiet & la communion du Siége romain. C’est dans
\ce sens que empereur Théodose, dans sa lettre 4 Acace de
Bérée, la met en contraste avec le Nestorianisme qui était
\répandu dans I'Empire comme le Catholicisme. Durant la
jcontroverse soulevée par cette hérésie, il I'exhorte, lui et les
lautres, & se montrer « comme des prétres approuvés de la
|religion romaine (¢). » En outre, quand les nobles Liguriens
Ipersuadérent A Ricimer l'arien d'entrer en accommodement
avec Anthémius, le représentant orthodoxe de I'empereur
grec (v), ils lui proposérent d’envoyer comme ambassadeur
saint Epiphane, homme « que sa vie rend un objet de véné-
‘ration de la part de tout catholique romain, et qui est au moins
|un homme aimable aux yeux d'un Gree (Graeulus), sil mérite
#de le voir (s). » On doit se rappeler aussi que les Eglises espa-
| gnole et africaine étaient, & I'époque dont nous nous occupons,
\dans la plus étroite communion avee le Siége de Rome, et que

(1) De Gub. D., 1v, p. 73.

(2) Ib., v, p. 88.

(3) Epp., I, 31.

(4) Hist., VI, 23.

(5) Cf. Assem., t. I, p. 351. not. 4, 5, 93, p. 393,
(6) Baron., Ann., 432, 47.

(7) Gibbon, Hist., ch. 36.

(8) Baron., Aon., 471, 18.



— 294 —

cette communion ¢était la distinction ecclésiastique visible entre
elles et la eommunion rivale des Ariens. La cause principale
de la perséeution des Catholiques d’Afrique, par le vandale
Hunnerie , semble avoir ét¢ leur liaison avee leurs fréres
d'outre-mer (1), liaison qu’il voyait avee jalousie comme intro-
duisant une puissance étrangére sur son territoire. Avant
cette perséeution, il avait publi¢ un édit invitant les évéquesy
« Homoousiens » (car dans cette occasion il ne les appela pas
catholiques) 4 se rémnir avec ses propres évéques et A traitery
la question de foi, disant que « leurs assemblées, pour laj
séduetion des ames chrétiennes, ne pouvaient étre tenues surs
le territoire des Vandales (2). » Eugéne de Carthage réplique
cette invitation que tous les évéques de la communion orthodoxe
qui se trouvaient au dela de la mer devaient étre convoqudés,
« pour cette raison particuliére que la question intéressant lej
monde entier et pas seulement les provinces d’Afrique, ils ne
pouvaient entreprendre de résoudre un point de {foi sans uni-
versitatis assensu. » Hunneric répondit que si Eugéne le faisait
souverain de l'orbis terrarum , il se rendrait volontiers & sa
requéte. Cette réponse amena l'évéque & dire que la foi ortho-
doxe était « la seule foi vraie; » que si le roi désirait la
connaitre, il devait sadresser & ses alli¢s & I'étranger, et que
lui-méme éerirait & ses fréres, afin d'avoir des évéques étrangers
« qui, dit-il, peuvent nous assister pour fixer devant vous la
vraie foi, qui leur est commune avee nous, et spécialement
avee I'Eglise romaine, qui est la téte de toutes les Egliscs. »
Nous voyons en outre que dans leur exil en Sardaigne, les
évéques d’Afrique, au nombre de soixante, avee saint Fulgenee
a leur téte, citent, en les appprouvant, les paroles du pape
Hormisdas pour établir qu'ils croient, « sur la question du libre |
arbitre et de la grice divine, ce que I'Eglise romaine, c'est-i-
dire catholique, suit et preserit (5). » Nous voyons encore que|
I'liglise d'Espagne était, durant les perséeutions, sous la sur-|

(1) Viet. Vit., IV, 4,
(2) Ib, 11, 13-18.
(3) Aguirr., Coucil,, (. 1I, p. 262,




— 205 —

sendance d'un vicaire du pape (1), dont le devoir était de
[révenir, dans 'étendue de I'Empire , tous les empiétements
r « les décrets apostoliques ou les limites tracées par les
aints Péres. »

La liaison du Catholicisme avec le Siége de Rome n’était pas
ne innovation de ce siécle. L’'empereur Gratien, au quatriéme
Jicele, avait ordonné que les églises usurpées par les- Ariens
ussent restituées, non a ceux qui professaient la « foi catho-

que » ou « le symbole de Nicée, » ou qui étaient « en com-
union avee 'orbis terrarum,» mais a ceux « qui étaient en
ommunion avec Damase, » pape qui régnait alors (2). C'était
ussi la régle tracée par saint Jérome dans quelques passages
Lien connus de ses écrits. I1 dit, en combattant Ruffin, qui avait
arlé de « notre foi, » «que veut-il dire par sa foi? Est-ce celle
jui fait la force de I'Eglise romaine? ou celle que renferment
ks ouvrages d'Origene? Sl répond « la foi romaine, » alors
tous sommes des catholiques qui n’avons rien emprunté aux
eurs d'Origéne ; mais si les blasphémes d'Origéne sont sa
i, alors, en m'accusant de contradiction, il prouve quil est
hérétique (s). » L'autre passage que nous avons déja cité se
lapportc plus exactement & I'objet qui nous occupe, parce qu il
| été cerit & P'occasion d'un schisme. Les divisions qui avaient
dlaté a Antioche avaient jet¢ 1'Eglise catholique dans une
g osition délicate : le siége était rev endlque par deux évéques,
dont I'un était en relation avee I Orient, et lautre avec 'Egypte
#1'0ccident. Avec lequel se trouvait-on dans la « communion
i olique? » Saint Jérome n'a aucun doute & ce sujet. 1l dit,
|

ceffet, en écrivant & saint Damase : « Puisque I’Orient et
piéces Ic vétement de Notre Seigneur....., je dois consulter
a chaire de saint Pierre et cette foi que loue la bouche de
Apotre..... Quoiquc votre grandeur m’intimide, votre bonté
‘ependant m'engage & venir a vous. Comme prétre, jimplore
A vietime du salut; comme brebis, je réclame la protection du

|
|

(1) Aguirr., Concil., t. II, p. 232.
(2) Theod., Hist., v, 2.
(3) €. Ruff., 1, 4.



e

pasteur. Parlons sans blesser personne. Je n'aime pas la hau{
teur romaine ; mais je parle au successeur du pécheur et ay
disciple. de la Croix. Moi, qui ne reconnais d'autre chef qu
Jésus-Christ, JC suis en communion avee Votre Sainteté, clest
a-dire avee Ic siége de Pierre. Je sais que lh"llbe est bau«: su
cette pierre : « Quiconque mangera 'agneau hors de la maiso;
est un profane.....» Je ne connais pas Vitalis (lapollinariste)
je repousse Méléce; je ne sais qui est Paulin. Quiconque ne
s'unit pas & vous s'égare; c'est-a-dire eelui qui n’est pas pou
Jésus-Christ est avee I'antechrist (1). » II dit ailleurs : « L'an
cienne autorité des moines, habitant autour de moi, s'é¢lév
contre moi; et en méme temps je m'éerie : Je suis avee celu
qui s'unira  la chaire de Pierre (2). »

Il y avait Id ce que I'on peut regarder comme un dig
vindice nodus, car I'Eglise se trouvait divisée, et un arbi
était nécessaire. Un cas semblable s'était présenté en Afrig
dans la controverse avee les Donatistes, Quatre cents évéques,
quoique dans un scul pays, formaient la cinqui¢me partie
la totalité de I'épiscopat chrétien; ils pouvaient paraitre t
nombreux pour faire un schisme, et former un corps t
considérable pour étre retranchés de I'héritage de Dieu pa
une simple majorité, en supposant qu'clle eut été triomphante.
n conséquence, saint Augustin, lui qui en appelle si souvent
a Yorbis terrarum , adopte quelquefois un eritérium beaucoup
plus prompt. Il dit a certains Donatistes, auxquels il éerit, que)
I'évéque eatholique de Carthage « n’avait pas a s'inquiéter d
la multitude de ses ennemis, quand il se trouvait, par lettres
d'adhésion , uni tout & la fois a I'Eglise romaine, dans laquelle
avait toujours fleuri la principauté du Siége ﬁpostohque, et aux
autres pays d'olt I'Afrique elle-méme avait recu I'Evangile (s).»

Il y a donc de bonnes raisons pour expliquer 'usage que les
Ariens et les Goths faisaient du mot « Romain» en l'appliquant
a 'Eglise et 4 la foi catholiques, dans ce sens qu'ils y attachaient,

(1) Ep. 15,
(2) Ep. 16.
(3) Aug., Epp., 43, 7.




— 297 —

une signification qui allait au dela des simples rapports de cette
|Eglise et de cette foi avec 'Empire que les barbares attaquaient.
Le mot « Romain » ne serait pas non plus I'expression la plus
claire pour désigner la foi orthodoxe, dans la bouche dun
peuple qui avait recu son hérésie d'un empereur romain et de
sa cour, et qui prétendait suivre la foi fixée par le grand concile
{latin de Rimini.

- De méme done que le quatriéme si¢cle nous a présenté dans
Isa physionomie extérieure I'Eglise catholique au milicu dune
multitude de sectes qui toutes étaient ses ennemies, ainsi voyons-
nous, dans les cinquiéme et sixieme siéeles, la méme Eglise
accablée en Occident sous I'oppression d'une communion schis-
matique puissante et répandue au loin. L'hérésie n'est pas plus
k)ngtemps un ennemi domestique s'entremélant aux enfants de
[Eglise ; mais ellc oceupe le terrain qui lui est propre, et elle
{9éléve contre elle, en s'étendant méme sur son propre terri-
toire; clle est plus ou moins bien organisée , et ne  peut étre si
promptement réfutée en lui opposant la sxmple marque do
catholicité.

SECTION II.

LES NESTORIENS.

Les Iiglises de la Syric et de I'Asie mineure formaient la
partie la plus intelligente de la chrétienté primitive. Alexandrie
n'était qu'une métropole dans une vaste région, et renfermait
la philosophie de tout le patriarcat; mais la Syrie abondait en
villes riches et luxueuses, eréations des Séleucides, qui four-
nissaient toutes les facilités de cultiver les arts et les écoles de la
Gréce. Pendant un certain temps aussi, durant deux cents ans,
‘eomme quelques auteurs le pensent, Alexandrie fut le seul
siége épiscopal de I'Egypte, comme elle en possédait la seule
éeole. La Syrie, au contraire , était divisée en petits diocéses,
dont chacun avait d'abord une autorité propre et qui, méme
aprés le développement de la puissance patriarcale, recurent
leurs évéques respectifs, non pas du siége de Constantinople ,




— 298 —

mais de leur propre métropolitain. Dans la Syrie, en outre, les‘
¢coles étaient privées, circonstanee qui tendait & faire naitre des
diversités dans l'opinion religicuse, et oecasionnait des inad-
vertances dans la manicre de I'exprimer ; mais 1'école seule des
catéchistes d'Egypte était l'organe de I'Eglise, et son évéque‘
pouvait bannir Origéne pour des théories spéculatives qui sef
développérent et murirent avee impunité en Syrie.

La célébre école des exégétes de Syrie fut la source immé-|
diate de cette fertilité pour I'hérésie, qui était le trait caracté-
ristique et malheureux de I'Eglise de ce pays. Nous n'avons pas
besoin de discuter les causes du rapport qui existait entre cet
école et I'erreur doetrinale ; nous y reviendrons plus loin. Nous|:
nous bornons ici & mentionner le fait, d'une part, qu'elle se
voua & l'interprétation littérale et critique de I'Eeriture, et
Fautre qu’elle donna naissance d'abord & I'Arianisme et ensui
au Nestorianisme. Si I'on a besoin d'une nouvelle preuve du
rapport qui existait a cette époque entre 'hétérodoxie et la eri
iiq"“ do 1o Rilla I\ nous la tronverions dane la fait. que, D

aprés leur appanuon contemporaine en Syrie, I'une et Paut
se trouvent réunies dans la personne de Théodore d'Héraclée,
ainsi appelé du licu de sa naissance et de son ¢véché, commen
tateur habile et ennemi actif de saint Athanase, mais qui, comme
Thrace, n’était li¢ que par sympathie-au patriarcat d’Antioche.
Cette école parait avoir pris naissance dans le milieu du troi
siéme si¢ele; mais il n'existe aucune preuve pour déterminer si
¢’était une institution locale, ou, ce qui est plus probable, une:
discipline , une méthode qui caraetérisait 'Eglise de SyrieJ.
Dorothée est un de ses premiers maitres; il est connu eomme
savant hébraisant et comme commentateur du texte sacré ; il fuf
le maitre d’Eusébe de Césarée. Lucien, 'ami du fameux Paul
de Samosate, qui, sous trois ¢évéques successifs s'était tem
séparé de I'Eglise, quoiqu’il leur soit revenu ensuite et quiil ai 1
recu le martyr dans son sein, rédigea une nouvelle édition des
Septante, et fut le maitre des premiers chefs éminents de I'Aria |
nisme. Eusébe de Césarée, Astérius appelé le Sophiste, et Eusébe
d'Emése, ariens de la période de Nicée; Diodore, zélé adver-



— 299 —

saire de PArianisme, mais maitre de Théodore de Mopsueste,
ont tous une place dans}l'école exégétique. Saint Chrysostome ,
éléve de Diodore, et Théodoret, I'un et I'autre syriens, adop-
térent l'interprétation littérale, en écartant toutefois ses abus.
Mais le principal docteur de cette école était ce Théodore de
Mopsueste, maitre de Nestorius, que nous venons de nommer,
et qui fut condamné par le cinquiéme concile eecuménique. Ce
concile condamna aussi ses écrits, ceux de Théodoret contre
isaint Cyrille et la lettre écrite par Ibas d’Edesse & Maris. Ibas
avait traduit en syriaque les ouvrages de Théodore et de Dio-
dore (1), et Maris Ies avait traduits en Persan. Par ce travail,
ils étaient devenus les instruments immédiats de la formation de
la grande éeole nestorienne et de son Eglise dans la haute Asie.

On dit qu'a T'aide de ces traductions dix mille Traités de
Théodore sont arrivés a la connaissance des chrétiens de la
Mésopotamie, de la Babylonie et des pays environnants. 11 était
appelé d'une manicre absolue par toutes ces églises « l'inter-
préte » ; le suivre en cette qualité était devenue la profession
méme de la communion nestorienne. « La doctrine de toutes
nos églises d’Orient, dit le concile tenu sous le patriarche Ma-
rabas, est fondé sur le symbole de Nicée; mais nous suivons
isaint Théodore dans I'exposition des saintes Eeritures.» «Nous
devons, par tous les moyens, demeurer fermement attachés aux
opinions de ce grand commentateur, dit le concile tenu sous
Sabarjésus ; que quiconque y fera opposition ou pensera autre-
ment soit anathéme (2). » Depuis l'origine du Christianisme ,
personne, a 'exception d’Origéne et de saint Augustin, n’a eu
sur ses fréres une aussi grande influence que Thédore de
Mopsueste (5).

L’école primitive de Syrie avait eu des traits caractéristiques
trés-prononcés, qu'elle ne perdit pas en passant dans de nou-
veaux pays, et en s’exprimant en langues étrangéres. Ses com-
mentaires sur I'Ecriture sainte paraissent avoir été clairs, natu-

(1) Assem. iij, p. 68.
(2) Assem., t. III, p. 84, note 3.
(3) Wegnern, Proleg. in Theod. Opp., p. :.




— 300 —

rels, méthodiques, d'une application juste et d'une exaetit
logique. « Dans tout I’Aram occidental, dit Lengerke , ¢es
dire dans la Syrie, il n'y avait guére qu'un mode de traite
I'exégése ou la doctrine, c'était la pratique (1). » Ainsi Eus
de Césarée, soit quon le regarde comme commentateur
controversiste, est communément un écrivain faisant preuve
sens et de jugement; et il doit étre rattaché a I'école de Syrie,
quoiqu'il nentre pas.assez avant dans ses doctrines pour excl
l'interprétation mystique ou pour nier l'inspiration de la lett
de I'Ecriture. Nous voyons aussi dans saint Chrysostome ui
maniére directe et hardie de traiter le texte sacré et d'en fair
l'application directe aux personnes et aux choses. Théodoret a
des manicres de penser et de raisonner qui peuvent, sans u
trop grande inexactitude, étre appelées anglaises. De plus, saint
Cyrille de Jérusalem nous montre le caractére de son école,
quoiqu’il ne s'abstienne pas de I'allégorie, par la grande impor-
tance qu'il attache 4 I'étude de I'E cnture , et, je puis ajouter,
par les traits caractéristiques de son style, qui scra apprécié du
lecteur moderne. i
Tout eut été bien, si le génie de la théologie syrienne se fit
toujours rencontré chez des hommes siirs comme saint Cyrille,
saint Chrysostome et Théodoret; mais chez un homme comme
Théodore de Mopsueste, et méme, comme Diodore avant lui,
ce génie poussa au développement de ces erreurs, dont Paul de
Samosate avait été Iaugure a4 la naissance de cette théologie.
Comme son attention se portait exclusivement sur I'étude des
saintes Ecritures, on découvrit son caractére hérétiquc dans I'in-
tcrpruatlon quiil en donnait. Bien que I'on puisse faire de l'allé
goric un moyen d'éluderla doctrine del'Eeriture, la critique peut
plus facilement encore servir & détruire tout a la fois la doctrine}
et le texte sacré. Appliqué & en donner le sens littéral, Théodore|
fut naturellement porté vers le texte hébreu au lieu de suivre|
celui des Septante, et de la poussé vers les commentateurs juifs. |
Ces derniers insinuaient tout naturellement des événements et

(1) De Ephrem. Syr., p. 61.




— 301 —

s faits qui n’étaient pas ceux de I'Evangile, comme étant Fac-
bmplissement de ce qu'znnoncaient les prophétics, et quand il
ait possible, ils donnaient & eclles-ci un sens moral au licu
(un sens prophétique. En suivant ce systéme, le huitiéme cha-
itre des Proverbes cessait d'avoit un sens chrétien, paree que,
nsi le soutenait Théodore, I'éerivain de ee livre avait reeu,
on pas le don de prophétic, mais le don de sagesse. D’aprés
1i les Cantiques doivent étre interprétés littéralement; et par
ite 'on arrivait & cette conséquence facile ou plutét nécessaire,
‘il fallait exclure ce livre du Canon. Le livre de Job avait
ssi la prétention d'étre historique ; cependant était-ce autre
hose qu'un drame des Gentils? I abandonnait encore les livres
Chroniques ct d'Esdras, et, chose étrange, I'Epitre de saint
feques, quoiqu’elle se trouvat dans la version Peschito de son
glise. J1 niait que les xxn® et Lxix® psaumes s’appliquassent &
fotre Seigneur, ou plutot il limitait & quatre les passages qui,
ans tout le livre, sont relatifs au Messie; dans ce nombre étaient
x® psaume et le xuve. Il expliquait les autres comme se
| pportant & Ezéchiel et & Zorobbabel, sans nier qu’on pit leur
rouver un sens ¢vangclique (1). Il expliquait les paroles de
int Thomas : « Mon Secigneur et mon Dieu, » comme étant
Ine exclamation de joic, et celles de Notre Seigneur : « Recevez
& Saint-Esprit, » comme une anticipation du jour de la Pente-
te. Ainsi quon peut s’y attendre , il niait I'inspiration de la
re de I'Ecriture. 11 pretendait aussi-que le déluge ne couvrit
la terre, et fut, comme dautres I'avaient ¢ét¢ avant lui, hé-
drodoxe sur la doctrine du péché originel ; il niait en outre
ternité des peines.

Théodore, en prétendant que le sens réel de I'Eeriture n'était
as I'objet qu'avait voulu atteindre I'Intelligence Divine, mais
_j’ intention seulement de I'organe purement humain d'inspirations,
i t eonduit & soutenir que non-seulement ce sens était un pour
i aque texte, mais qu'il ¢tait suivi et seul dans un contexte. I

‘$

(1) Lengerke, de Ephrem. Syr, p. 73-75.

BisLiorn. mst. 6° aANNEE. [T ouvn. 26



— 502 —

prétendait que le sujet de la composition dans un verset dof
étre Ie sujet du verset suivant, ct que si un psaume est histo|
rique ou prophétique dans son commencement, il est I'un o

l'autre & sa fin. Il semble méme qu'il ait voulu exelure de Fidé
qu 1l avait dune compoemon sacuc la pl(,mludc du sens,

réserve délicate ou lm<muauon respectueuse qu emplmcnt le|
poétes. Conséquemment, si un psaume renfermait des passaged
ne pouvam sapphqner I\otrL @uf'ncur, ll en tirait la eonclu J

doctrlm de (‘osmaq éerivain de ](colc de Thcodox‘c qui, el
s'appuyant sur cette raison, laisse de eoté les xxn°, LxvI° et autn
psaumes, et limite ceux qui s'appliquent au Messie au second
au troisicme, au quarante-cinquiéme et au cent dixiéme
«David, dit-il, n’a pas mis en commun entre le maitre ct

mais il a parlé de ce qui était propre & Notre Seigneur comme
étant de Notre-Seigneur, et de ce qui était propre aux serviteu
comme étant des serviteurs (2).» En conséquence, le xxu® psa
ne peut pas s'appliquer & Notre Seigneur, parce qu'il parle €
commencant des « verba delictorum meorum. » Une consé
quence remarquable suivrait de cette doctrine, ¢’est que commel
Jésus-Christ était séparé de ses saints, ainsi les saints étaient
séparés de Jésus-Christ, et I'on faisait de la sorte unc premi
ouverture pour arrivera la négation de leur culte, quoique cette!
négation par le fait, ne se soit pas développée chez les Nesto-
riens. Mais cette doctrine conduit d’'une maniére cachée & une
conséquence plus sérieuse qui n'est rien moins que I'hércsie
nestorienne, A savoir : que 'humanité de Notre Seigneur n'est
pas tellement unie & sa Personnalité¢ Divine, que ses fréressui-
vant la chair puissent étre associés & I'image du Christ Unique. |
Saint Chrysostome contredit ici direetement la doctrine de Théo-

Cre

(1) Aeswérou. Voir Lacrosse, Thesaur. Ep., t. III, § 145.
(2) Montf. Coll. Nov. , t. I ,p. 227.




— 505 —

lore, quoiqu’il soit son condisciple ctson ami(1). Saint Basile (2)
¢ saint Ephrem, bien que ce dernier fit Syrien (3), ont fait
e méme.

Nous devons signaler un autre caractére de I'école syrienne
n la considérant comme indépendante de Nestorius. De méme
welle inelinait & séparer la personne divine de Jésus-Christ de
on humanité, elle tendait aussi a faire disparaitre sa divine
ence des ¢léments de I'Eucharistie. Ernesti semble consi-
érer cette école comme sacramentaire , pour parler le langage
noderne , et certainement quelques-uns des passages les plus
s mis en avant contre la doetrine catholique de I'Eucha-

stic, par des ¢éerivains modernes, sont tirés des écrivains liés

i eette école : ainsi l'auteur de I'Epitre & Césarius , que Ion dit
i re saint Chrysostome, Théodoret dans ses Eranistes, et
ifacundus. Origéne, dont le langage sur I'Incarnation tend aussi
ers ce qui devint plus tard le Nestorianisme, donne, du moins
ans certaines parties de ses ouvrages, quelque appui a eette
nicre d’'envisager I'Eucharistic. A ces ¢erivains, nous pou-
ons ajouter Eus¢be (1), qui, quoique bien éloigné, ainsi qu'il
"élait, de ceite hérésie, fut disciple de l'école de Syrie. Le
gage des derniers écrivains nestoricns semble avoir cu la
méme tendance (3). Dans I'ensemble, tel était done Ic earac-
tére de cette théologic de Théodore, qui passa de la Cilicic
E: “d’Antioche d’abord i Edesse, et ensuite a Nisibis.

‘Edesse , métropole de la Mésopotamie, était restée une ville
entale jusqu’au troisicme siéele, ¢poque on Caracalla () en
it une colonie romaine. Sa position sur les confins de deux
Pmpires lui donnait unc grande importance ecclésiastique,
comme canal par lequel la théologie de Rome et de la Gréce
ait transmise & une famille de chrétiens, vivant dans le mépris

i
|
]

!
.
i

i

|
|
|
|
|

]
|
)

() Rosenmiiller, Hist. Interpr., t. I1f, p.278.

(2) Ernesti, de Proph. Mess. , p. 462.

(3) Lengerke, de Ephr. Syr., p. 165-167.

(4) Eccl. Theol., iij, 12.

{8) Sermons du professeur Lee, oct. 1838, p. 145-152.
(6) Noris, Opp., t. II, p. 112,



— 504 —

et les pcrcéculions au milieu d'un monde encore paien. Ldes
¢tait le siége d'éeoles diverses. Elle possédait vraisemblablemeif
une ¢eole greeque ol 'on étudiait les classiques aussi bien quf
la théologie, oa Euscbe dEmése (1) fut d'abord élevé, et
Protogéne a peut-étre enseigné (2). 11 y avait des éeoles s
riennes fréquentées en commun par les jeunes gens ehré
ct paiens. La culture de la langue indigéne avait ¢té depuis §
temps de Vespasiep l'objet de Tattention particuliére de
maitres, & tel point que le langage recherché et élégant éta
désigné sous le nom d’Edessien ( ) Saint Ephrem forma aus
a Edesse I'éeole syrienne qui lui était propre , et qui subsist|
longtemps aprc s lui. 11y avait aussi la eélébre école ehrétienny
persanne qui avait & sa téte Maris, dont nous avons déja parlé}
comme ayant traduit en persan lcs ouvrages de Tlu.odore(; t
Le Nestorianisme de cette ¢cole persanne était si notoire , mémj
avant le temps du prédécesseur d'Ibas sur le siége épiscopd
d'Edesse, que I'évéque Rabbula avait expulsé lc: maitres |
les étudiants (s), et ceux-ci, en se réfugiant dans le pays de
ils portaient le nom, avaient introduit I hu‘csle dans les Egli
situces sur les Ltats du roi de Perse. )
Nous devons dire quelque chose de ces Eglises, quoiqu
n'en connaisse guére que ce qui est révélé par le fait, non
valeur en lui-méme, qu'elles avaient, au quatriéme et au ein
quicme sic¢ele, soutenu deux persécutions de la part du gouves
nement paien. I existe un témoignage qui remonte presque
la fin du deuxi¢me sicele, constatant qu'il y avait dans la Parthi
la Médie, la Perse et la Bactriane, des chrétiens qui « n'avaie
pas a souffrir de lois ct de coutumes mauvaises (¢). » Dans [
premiére partie du quatriéme siéele, un évéque de Perse sy
rendit au concile de Nieée, et I'on dit que vers le méme tem

(1) August., Euseb. Em., Opp.

(2) Assem., p. CMXX\V.

(3) Hoffman , Gram. Syr., proleg., § 4.

(4) Les Perses qui avaient recu de I'éducation étaient familiers avec H
Syriaque. Assem., t. I, p. 351, note.

(8) Assem.. p. Ixx.

(6) Euseb. , Prap., vi, 10.




= 503 =

© Christianisme prévalait dans presque toute U'Assyrie (1). Les
|nstitutions monastiques y avaient été introduites avant le milieu
Mlu quatriéme siécle, et peu aprés eommenca cette terrible per-
ation dans laquelle ont souffert, dit-on, seize mille ¢hrétiens.
Dn rapporte qu'elle commenca a-la fin de ce siécle, et quieile
llura trente ans. La seconde persécution remplit les trente
bremicres années du siéele suivant, au moment méme ot les
lroubles Nestoriens étaient en progrés dans I'empire. Des
Fpreuves conne celles-1a montrent, non-seulement la foi des
ises de ces contrées , mais encore qu’elles étaient populeuses,
avaient un grand nombre de siéges épiscopaux; car on a
onservé les noms de vingt-sept évéques qui ont souffert dans
a premiére perséeution. Un dentre eux fut arrété avee seize
brétres, neuf diacres, des moines et des religicux de son diocese:
m autre fut pris avec vingt-huit de ses compagnons, tous eeclé-
jastiques séculiers. ou réguliers; un troisicme fut arrété avee
membres de son clergé appartenant a différents ordres ;
In quatritme, avec cent vingt; un cinquiéme, avee son chor-
véque et deux cent cinquante membres de son elergé. Telle
cette Eglise , consacrée par le sang de tant de martyrs, ct
ui, immédiatement aprés avoir confessé si glorieusement sa
, devint la -proie de la théologie de Théodore. Dans une
igue suite de siceles, elle montra I'énergie des saints, alors
elle en avait perdn la pureté.

| Les membres de Técole persanne, qui avaient été expulsés
[Edesse par Rabbula , trouvérent un large champ ouvert & leur
iele sous le gouvernement paien, chez lequel ils s'étaient
¢fugiés. Les monarques persans, qui, par des édits (2), avaient
louvent défendu & I'Eglise , placée sous leur domination ,
entretenir des rapports avee les pays situés vers I'Occident,
Accordérent volontiers leur protection & des exilés dont la
profession de foi renfermait les moyens de détruire la Catho-
cité de eette glise. Barsumas, le plus énergique d'entre cuy,

(1) Tillemont , Mém. , t. VI, p. 77.
(2) Gibbon, ch. 47. .



— 506 — v
fut plaeé sur le siége métropolitain de Nisibis, ou I'école fugitiv|
s'était établic sous la direetion d'un autre chef de leur part
Maris, de son cdté, fut élevé ausiége d’Ardachir. La pri
de I'Eglise avait appartenu, dans une époque reculée , au
de Séleucie dans la Babylonie. On donnait & celui qui I'occupa
le titre de Catholique, aussi bien qu'au Primat persan, cor
députés du patriarche d’Antioche. Ce titre était apparem
tiré de la charge impériale qui portait ce nom. Celui qui étaj
revétu de cette dernicre dignité remplissait les fonctions d
procurcur général ou d'oflicier supérieur dans les pays con
a son administration. Acace, autre chef du parti d'Edesse,
placé sur ce siége important, et toléra, s'il ne fit pas davanta
les innovations de Barsumas. La maniére & Faide de laquel
ce dernicr effectua ses plans nous a été conservée par
éerivain ennemi. « Barsumas accusa Babuée, le Catholique
devant le roi Pherozeés, en disant : « Ces gens-la professent
foi des Romains et sont leurs espions. Donnez-moi contre
fe pouvoir de les arréter (1). » On dit qu'il obtint, par ce moyen|
la mort de Babuée, auquel sueeéda Acace. Si une minorité osai
résister (2) & action du schisme, une perséeution suivait.
¢erivains monophysites rapportent que la mort de sept mill
sept cents catholiques, fut le prix de la séparation des Egli
de la Chaldée, du reste de la chrétienté (5). Leur perte ful
compensée aux yeux du gouvernement par la multitude
fugitifs nestoriens qui se réfugiaient dans la Perse; la plupa
¢taient des artisans industrieux qui cherchaient un pays ou leu
propre religion dominat.

Comme nous l'avons déja dit, cette religion s'appuyait su
I'interprétation littérale des Eeritures, dont Théodore de Mop
sueste fut le principal maitre. La doctrine qui la constituai
formellement porte le nom de Nestorius ; clle consiste dan
l'aseription & Notre Seigneur d'une personnalité humaine auss
bien que divine; ct clle se manifesta par le refus du titre dg

(1) Assem., p. Ixxviii.

(2) Gibbon, ibid.
(3) Assem., t. II, p. 403 ; t. IIT, p. 393.




— 307 —

« mére de Dieu, » ou feorors, & la sainte Vierge. Quant i la
| personnalit¢ de Notre Seigneur , nous devons faire observer
qu'on souleva sur ee point la question grammaticale, qui vient
toujours embrouiller une discussion, et donner & une contro-
verse I'apparence d'une querclle de mots. Les Syriens indigénes
|établissaient une distinetion entre le mot personne et le mot
| prosopon (meoswmoy) qui, en gree, a la méme signification.
s eonvenaient quil y une wpssunoy ou parsopa, comme ils
Fappelaient, et ils soutenaient qu'il y avait deux personnes en
Jésus-Christ. Si 'on demande ce qu'ils entendaicnt par parsope,
|la réponse semble étre quiils employaient ce mot simplement
| dans le sens d'aspect, caractére, apparence extérieure, sens qui
“’ appartient souvent au mot gree xposwmoy, €t qui ¢lait tout & fait
'( insignifiant comme garantie de leur orthodoxie. Il suit en outre
dde Ia, puisque I'aspect d'un objet est Iimpression produite sur
Hcelui qui le contemple, que la personnalité & laquelle ils attri-
{buaient I'unit¢, doit résider dans I'humanité de Notre Seigneur
¢t non dans sa nature divine. Mais il ne vaut pas la peine de
suivre I'hérésie jusque dans ses dernicres limites. Ensuite ,
quant & l'expression de « mére de Dieu, » ils la rejetaicnt
eomme étant contraire 4 I'Ecriture. Ils soutenaient que la sainte
{Vierge était la mére de I'humanité de Jésus-Christ et non pas
la mére du Verbe, et ils invoquaient cn leur faveur le symbole
de Nicée ou ce titre n'est pas donné a la Vierge Marie.

Quelle que soit I'obscurité ou la vraisemblanee de leur dogme
primitif, ses développements n'offrent, ni dans la doctrine fii
dans la pratique qui en sont découlées, rien d'obscur ou d'at-
trayant. Le premier acte des exilés d’Edesse, en arrivant au
pouvoir dans la communion chaldéenne, fut d’abolir le eélibat
du clergé , ou, pour nous servir des expressions énergiques de
\Gibbon, de permettre « les noces publiques des prétres, des
|éveques et du patriarche lui-méme. » Barsumas, qui fut le
tgrand instrument du changement de religion , a ¢été le premier
a donner I'exemple du nouvel usage, et un écrivain nestorien
dit méme qu'il épousa une religieuse (1). Dans les coneiles

(1) Assem., t. 11, p.67.



— 308 —

tenus a Séleucie et ailleurs, il fit adopter un canon portant g
les ¢évéques et les prétres pourraient se marier et se rema
aussi souvent qu'ils perdraient leurs femmes. Le Catholique
qui succéda & Acace, alla méme jusqu'a étendre aux moines
bénéfice de ce canon, c'est-a-dire & détruire I'ordre monastique.
Ses deux suceesseurs se prévalurent de eette liberté, et l'o
rapporte quils ont été péres. Une restriction fut cepcndm
imposée plus tard au Catholique et aux membres de T'ordn
¢piscopal. .

Nous venons d’exposer les principes du siége ¢piscopal
Séleucie et les circonstances dans lesquelles il devint la Ro
de I'Orient. Avee le temps, le Catholique assuma le titre pl
fier et plus indépendant de patriarche de Babylone, et quoiqu'i
ait passé de Séleucie & Ctésiphon et & Bagdad (1), néanmoi
le titre de patriarche de Babylone fut conservé jusqu'a la fi
eomme signe formel ou idéal d'un siége Métropolitain. A I'é
poque des Califes, ce patriarche était a la téte de vingt-cing
archevéques ; sa communion s’étendait de la Chine a Jéru-
salem, et 'on dit que le nombre de ses membres surpassait,
avee lcs Monophysites , ceux des Eglises greeque et latine.
Nestoriens, conualrcmcm aux Novatiens, semblent n'avoir
voulu étre appelés du nom de leur fondateur (2), quoiquiils
conviennent (ue c¢ nom s'était attaché & eux. On peut citer un
exemple ot ils ont pris le nom de catholique (s), mais rien
montre qu'il leur ait été donné par d'autres.

« Aprés avoir fait la conquéte de la Perse, dit Gibbon,
portérent leurs armes spirituelles vers le Nord , I'Est et le Midiz
et la simplicité¢ de I'Evangile fut punlc et faeonncu avee |
couleurs de la théologie syriaque. D’aprés le rapport d
voyageur nestorien, le Christianisme fut, au sixiéme siécle ,
préché avec sucecs aux Baetriens , aux Huns, aux Perses, aux
Indiens, aux Persarméniens , aux Médes et aux E lamnes. Les
bghscs barbares sucud.uem, en nombre infini, du golﬁ‘

(1) Gibbon, t. HI, p. 67.
(2) Assem., p. Ixxvi.
(3) Ibid., v. W1, p. 441,




— 309 —

‘ Persique & la mer Caspienne, et leur foi nouvelle se faisait
remarquer par le nombre et la sainteté de leurs moines ct de
leurs martyrs. La cote de Malabar et les iles de I'Océan, Soco-
{tora et Ceylan, étaient peuplées d'une multitude croissante de
chrétiens. Les évéques et le clergé de ecs régions isolées tenaient
leur ordination du Catholique de Babylone. Dans un siécle
postéricur, le z¢le des Nestoriens franchit les limites qui avaient
|born¢ T'ambition et la curiosité des Grees et des Perses. Les
Imissionnaires de Balkh et de Samarcande poursuivirent sans
crainte la trace des pas des tartares errants, et sc glisscrent
dans les camps des vallées de I'Imaiis et des rives de Sé-
lenga (1). »

SECTION III.
LES MONOPHYSITES.

Eutychés était Archimandrite ou Abbé d'un monastére situé
dans les faubourgs de Constantinople. Homme d'un caractére
irréprochable, il avait atteint I'dge de soixante-et-dix ans, et
nvait ¢té Abbé durant pres de trente , & I'époque de sa mal-
|
d
|

lheurcuse apparition dans l'histoire ceclésiastique. Il avait été
‘ami et I'appui de saint Cyrille d’Alexandrie, et avait récemment
P is parti contre Ibas, évéque d'Edesse, dont nous avons parlé
‘dans la Secction préeédente. Il s'était occupé quelque temps a
ienseigner, sur I'Incarnation, une doetrine qu’il prétendait étre
bsolument celle soutenue par saint Cyrille dans sa controverse
avec Nestorius ; mais ses antagonistes la signal¢rent comme une
érésie allant & Uextréme opposé, et étant en substance le renou-
ellement de I'Apollinarisme. La question fut soumisc & un
‘concile tenu a4 Constantinople , lI'an 448 ; Eutyches y fut
‘condamn¢ par les évéques assemblés, comme professant qu'il
y a en Jésus-Christ une seule nature au lieu de deux.

Préciser avee soin ee qu'il soutenait ne se rattache qu'indirec-
ement & notre sujet. Il y a eu sur ee point une controverse

(1} Ch. 47.



— 310 —

féconde, tant a cause de la confusion existant entre Eutychés ¢
ses successeurs , qua cause de l'indécision ou de I'ambiguité qui
sattache communément aux professions de foi des hérétiques
Disons, si nous devons exposer en quoi consistait la doetrine
soutenue par Eutychés lui-méme, qu’elle se résume en deuy
points. I prétendit d'abord « qu'avant I'Incarnation de No
Seigneur il y avait en lui deux natures, et qu'il n'y en avait plu
qu'unc aprés leur union; » ou, en d’autres termes, que Notr
Seigneur procédait de deux natures, mais n'en avait qu'une
En second licu, il soutenait que le corps de Jésus-Christ n'étai
pas de la méme substance que le notre, c’est-d-dire n'était
formé de la substance du corps de la sainte Vierge. De ces de
points , il sembla consentir & abandonner le premier ; mais
revenons au concile de Constantinople.

Eutycheés, examiné, convint que la sainte Vierge était dela
méme substance que nous, et que « Notre Seigneur s'éta
incarné dans son sein ; » mais il n’accorda pas qu'il fat en consé
quence, comme homme, consubstantiel avec nous, pensan
apparemment que T'union avec la Divinité avait changé ce quiy
sans clle, eit été simplement la nature humaine. Cependant
se trouvant pressé par ses juges, il dit que, quoique jusqu’alors
il ne se fut pas permis de discuter la nature de Jésus-Christ ot
daffirmer que « le eorps de Dieu est e corps de I'homme, bien
quil fat humain, » cependant il était prét, si on le lui com
mandait, a reconnaitre la consubstantialité de Notre Scigneur|
avee nous. Saint Flavien observa alors que «le concile n'in
duisait pas une nouvelle doctrine, mais ne faisait que déclar
la foi des Péres. » Sur le premier point, Eutychés maintint qug
Notre Seigneur n’avait, aprés son incarnation , qu'une sculé
nature. Quand on lui exposa la doetrine eatholique, il répondit |
« Lisez saint Athanase, et vous n'y trouverez rien de pareil. »f

Sa condamnation fut en conséquence prononcee ; elle ful
signée par vingt-deux évéques et vingt-trois Abbés (1). Parmi les
éveques ¢taient Flavien, de Constantinople; Basile, métropo

(1) Fleury, Hist.



— 311 —

litain de Séleucie en Isaurie; les métropolitains d’Amasie dans
le Pont et de Marcianopolis dans la Meesie, ct I'évéque de Cos,
ministre du Pape & Constantinople.
Eutychés en appela & saint Léon, Pape alors régnant, qui,
lau premier rapport, se rangea de son parti. Il éerivit a Flavien,
que, « jugeant par P'exposition d’Eutyehes, il ne voyait pas qu 11
ait ét¢ juste de le séparer de la communion de I'Eglise. »
|« Envoyez-moi donc, continue-t-il , un réeit complet de ce qui
‘est pass¢ , et faites-nous connaitre quelle est la nouvelle
rreur. » Saint Flavien, qui s’était conduit avee une extréme
Jindulgence dans les délibérations du eoncile , n’eut pas grand’-
peine 4 exposer au Pape la controverse sous son véritable jour.
| Eutychés fut soutenu par la cour impériale et par Dioscore,

Yoncile géncéral fut convoqué pour I'éé suivant i Ephése , ot
avait ¢t¢ tenu, vingt ans auparavant, contre Nestorius, le
troisicme concile cecuménique. Soixante métropolitains, dix de
hacune des grandes divisions de I'Orient, s’y rendirent; les
Evéques étaient , en totalité, cent trente-cing (1). Dioscore fut
nommé président par Fempereur, et 'on annonca que lobjet de
Yassemblée était de décider une question de foi qui s'était élevée
ntre Flavien et Eutychés. Saint Léon n’approuva pas la convo-
pation du concile; il y envoya néanmoins des légats , mais avee
la mission , ainsi que le portaient leur message et une lettre
adressée au concile, de « eondamner I'hérésie et de réinstaller
tychés, s'il se rétractait. » Les légats du Pape prirent rang
hprés Dioscore et avant les autres patriarches. Clest & cette
#poque que saint Léon publia son célebre Trait¢ sur I'Incarna-
lion, sous forme de lettre adressée & Flavien.

Les discussions qui s'élevérent dans eette assemblée furent
ftun caractére si violent, que le concile a été désigné a la pos-
rité sous le nom de Brigandage d’ Ephése. Eutychés fut hono-
ablement acquitté , et sa doctrine acceptée ; mais les Péres

4

1) Gibbon, ch, 47.



— 512 —

assemblés montrérent de la répugnance & déposer saint Flavien.
Dioscore s'était fait accompagner de la foree armée et d'un
multitude de moines , partisans furicux de la doctrine mono
physite, qui ¢taient venus de ]']Zg)’ptc et de la Syrie. A so
appel, tous se préeipitérent dans I'liglise. Flavien, jeté & ter
et foulé aux pieds, mourut trois jours aprés des suites d
blessures qu'il avait recues. Les légats du Pape se sauvéren
comme ils purent, et les évéques furent obligés de signer e
blanc un papier, qué I'on remplit ensuite avee la condamnatio
de Flavien. Ces outrages ne vinrent eependant qu'aprés I'aceep:
tation synodale de la doctrine d'Eutychés , aceeptation qui
semble avoir été l'acte spontané des Péres assemblés. Les ac
du concile se terminérent par I'excommunication du Pape,
prononece par Dioscore, et par un ¢dit de I'empereur, approu
vant la décision du concile. 1
Avant de continuer ce récit, arrétons-nous un moment pou
considérer les faits déjd exposés. Nous trouvons un hom
4gé et d'une vie irréprochable, 'ami d'un saint, et lui-m¢me
grand champion de la foi contre I'hérésie de son temps , quif
croit et soutient une doctrine , qu'il déclare étre la doetri
méme que ee saint avait enseignée en opposition a I'héré
nestorienne. Pour la prouver, lui et ses amis en appellent an
paroles mémes de saint Cyrille. Eustache de Bairout (Berytus
cite ainsi ce Pére au concile d'Ephése : « Nous ne devons dom
pas concevoir deux natures , mais une nature du Verbe in
carné (1). » I semble, en outre, que saint Cyrille ait été invité
expliquer cette phrase, et quiil en ait appelé plus d'une fois &
un passage d'un ouvrage de saint Athanase, qui existe tel quii
le cite (2). Il est trés-douteux que le passage en question soitf
authentique ; mais cela nous importe peu, car la phrase qui
renferme est aussi attribuée & dautres Péres par saint Cyrille,
et a été admise généralement par les catholiques : ainsi par sain
Flavien, qui a déposé Eutychés, et méme elle a été adopté
indirectement par le concile de Chaleédoine lui-méme.

(1) Concli. Hard., t. 11, p. 127.
(2) Petau. de Incarn., 1V, 6, § 4.



e

Mais Eutychés ninsistait pas seulement sur une phrase , il en
ppelait en faveur de sa doetrine & tous les Péres en général
uand il disait : « Jai lu le bienheureux Cyrille , les saints
Péres et saint Athanase. » A Constantinople, il s’exprimait ainsi :
L Qu'ils parlaient de deux natures avant l'union , mais d'une
eulement aprés 'union (1). » Dans sa letrre & saint Léon, il en
ppelle en particulier a saint Jules, au pape Félix, a saint
arégoire Thaumaturge , & saint Grégoire de Nazianze, & saint
asile, 4 Atticus et & saint Proclus. Il n’en appelait certainement
as & eux sans réserve, comme nous le ferons remarquer bientot.
I eonvenait qu’ils avaient pu errer, et avaient peut-étre erré
ans leurs expressions; mais il est elair, méme d’aprés ce que
ous avons dit, qu’il ne pouvait y avoir contre lui de consensus,
ans le sens ot ce mot est communément entendu. Il est aussi

ntestable, quoique le mot « nature » soit appliqué a hu-
anité de Notre Seigneur par saint Ambroise, saint Grégoire
e Nazianze et autres, que cependant, en somme, les Péres
ntéricurs avaient évité , pour quelque raison, de s’en servir.
aint Athanase I'a certainement éludé, lui qui emploie les mots.
chumanité , » « chair, » « 'homme, » « économie, » ott un éeri-
ain postérieur se serait servi du mot « nature. » On pourrait
n dire autant de saint Ifilaire (2). De méme, le symbole
[Athanase , éerit , ainsi qu'on le suppose, une vingtaine
‘années avant I'époque de la discussion soulevée par Eutychés,
e renferme pas le mot « nature. » Il vy aurait beaucoup 4 dire

r la plausibilité de la défense, tirée de I'histoire et des docu-
ents de I'Eglise avant son époque , qu'Eutychés aurait pu
résenter en faveur de sa doctrine.

De plus, Eutychés prétendit adhérer de hon eceur aux déerets
es conciles de Nicée et d'Ephése, et ses amis en appelaient
u dernier de ces conciles et aux Péres antérieurs pour prouver
ue rien nc devait étre ajouté au Symbole de I'Eglise. « Jai
ppris de ceux qui m'ont précédé, dit-il A saint Léon, et jai

(1) Concil. Hard., t. I, p. 167.
(2) Voir Athan., Ar., tr. @Oxford, p. 345, note g, p. 480, note d.

Bisuiotn. mst. 6° axxge. I°F ouvr. 2



— ol —

¢été instruit dés ma jeunesse, & regarder le saint concile @
ménique tenu & Nicée par trois cent dix-huit vénérables évéque
comme ayant fixé la foi, foi que le saint concile tenu a E
a maintenue et définie de nouveau comme la seule foi; jen
jamais voulu dire autre chose que ce que la seule vraie
preserit. » 11 dit au Brigandage d'Ephése : « Quand jai dé
que ma foi était conforme a la déeision du concile de Nied
confirmée a l:]phés.e, ils m'ont demandé d'y ajouter quelqu
mots ; mais , craignant d'agir contrairement aux déerets (!
premier concile d'Ephésc et du second concile de Nicée, j

désiré que votre saint concile en eat connaissanee, étant pr
a me soumettre a ce que vous approuveriez (1). » Dioseo
expose la question avee plus de force : « Nous avons enten
dit-il, ee que ce concile d'Ephése a déerété, que si quelq
aflirme, émet une opinion, ou souléve une question qui

au deld du symbole susdit de Nicée, il doit étre condamné (3
Il est remarquable que le eoncile d'Ephése qui avait posé e
régle, ait lni-méme sanctionné le fsorarss, addition plus gra
peut-étre quaucune autre faite avant ou depuis 4 la lettre
foi primitive.

Eutyehés en appelait en outre i I'Ecriture-Sainte, et
qu'elle donnat & Notre Seigneur une nature humaine. La con
quence de cet appel le placait dans P'obligation de refuser
assentiment sans réserve aux conciles et aux Péres, quoig
cut dans d'autres temps parlé d'cux avee tant de confianee. €
lui objecta que le concile de Nicée avait introduit dans le s

(1) Fleury, traduction d'Oxford, xxvm, 39.

(2) Ibid., 41. De méme, saint Athanase avait dit dans le siécle précé -
« La foi confessée & Nicée par les Péres, suivant les Ecritures, est suffis
pour renverser toutes les erreurs.» Ad Epict., init. — Cependant ailleur
explique ce qu'il a voulu dire : « Les décrets de Nicée sont bons et su
pour renverser toute hérésie, et spécialement celle d’Arius. » Ad Max. fi
Saint Grégoire de Nazianze en appelle de méme au concile de Nicée ; mai
« ajoute une explication sur la doctrine du saint Esprit que les Péres avai
Jaissée incompléte, parce qu'alors la question n’avait pas été soulevé
Ep. 102, init. On trouve des exemples de ce maintien exclusif, et aussi ¢
cette extension de la croyance, suivant les exigences des temps, dans p
sieurs autres Péres. Voir Athan., trad. d'Oxford, p. 42, note p.




— 315 —

1ole des expressions extra-scripturaires. «Je nai Jamals trouvé
ans I'Ecriture, dit-il, » rapporte un des prétres qui lui fut
voyé , « quiil y ait deux natures. » Je répliquai, ajoute-t-il :

4 On ne trouvera pas dans les saintes Eeritures la doctrine de
h consubstantialité , ni le Homoousion de Nicée, mais seule-
ent dans les saints Péres, qui les ont bien comprises et
ixposées avee fidélité (1). » Daprés cela, dans une autre cir-
onstance , on rapporta de lui « quil était prét & aceepter
lexposition de foi faite i les saints Péres des conciles de Nicée
dhphccc ct qu'il s’engageait & souserire & leurs interpréta-
ons. Mais cependant s |l y avait quelque faute ou erreur acei-
entelle dans quelques-unes des expressions dont ils s'étaient
ervis, sans les blaimer ni les accepter, il aurait recours aux
eritures, comme ¢étant une source plus stre que les traités
s Péres. » On ajoutait « que depuis le temps de I'Incarnation
Dieu le Verbe..... il adorait une nature : mais que les
aités des Péres ne lui avaient pas appris la doctrine que
otre Seigneur Jésus-Christ venait de deux natures personel-
ment unies, et qulil nacceptait pas non plus les passages
lauteurs qui pourraient lui étre lus pour prouver ce point,
arce que la sainte Ecriture, comme il Iavait dit, était préfé-
able & I'enseignement des Péres (2). » Ce recours aux Eeritures
s rappelle ce qui a ¢té dit naguére de T'école de Théodore
ans I'histoire du Nestorianisme, et du défi des Ariens & saint
vle en prceence duroi des Goths (5). Cette mani¢re de pro-
pfder avait aussi été le trait caractéristique de I'hérésie dans la
griode précédente. Saint Hilaire réunit sur ce point un certain
ombre d’exemples qu'il tire de 'histoire de Mareel, de Photin,
¢ Sabellius, de Montan et de Manés, et il ajoute : « Hs par-
ient tous dc I'Ecriture sans en avoir le sens, et ils professaient
e foi sans foi (+). »

Le concile du Brigandage, quoique, répétons-le, tyrannisé

(1) Fleury, traduction d'Oxford, xxvir, 27.

(2) Concil. Hard., t. IT, p. 142.

(3) Voir plus haut, p. 285.

|(4) Ad Const., 11, 9. Voir Athan., Ar., trad. d'Oxford, p. 386, note.



— 316 —
par Dioscore dans laffaire de saint Flavien, acquitta certain,
ment Eutyehes, aceepta canoniquement sa doctrine, et, &
quil parait, ce fut de tout cceur; bien que le changeme
d'opinion de ses membres 4 Chaleddoine et les variations su
séquentes de I'Orient, rendent leur décision de peu dimpo:
tance. Les actes du concile de Constantinople furent lus a
Péres du Latrocinium. Quand ils arrivérent au passage
Eus¢be de Doryleum, I'accusateur d'Eutychés, lui demand
s'il confessait Deux’ Natures en Jésus-Christ aprés I'lncarnati
et la Consubstantialité suivant la chair, les Péres s'¢eriérent
cette lecture : « A bas Euscbe; qu'il soit brulé et brulé vi
qu'il soit coupé en deux; de méme qu'il a divisé la nature
Notre Seigneur, qu'il soit partagé (1). » Le concile, a I'ex
tion des légats du Pape, semble avoir été unanime sur le p
de la réintégration d’Eutychés; on ne saurait guére imagi
une décision plus ecompléte. Il est vrai que eent huit signatu
peuvent paraitre un nombre bien petit sur un millier de sié
épiscopaux que F'on eomptait en Orient; mais les eonciles
toujours eu un caractére représentatif. Les évéques de toute
chrétienté ¢étaient environ dix-huit cents, et cependant ee
cinquante seulement, ¢'est-i-dire la douziéme partie, se ren
au sceond concile cecuménique. Au troisiéme concile, il y ¢
avait environ deux cents, ¢'est-a-dire un neuvi¢me; le co
de Nieée lui-méme ne comptait que trois cent dix-huit évéq
En outre, quand nous examinons de prés les noms apposés
la décision synodale, nous trouvons que la fausse eroya
l'inintelligence, la faiblesse, & laquelle on peut attribucr eel
grande faute, n'était pas un phénoméne local, mais le cril
de tous les patriarcats et de toutes les écoles d'Orient. §
quatre patriarches, trois étaient favorables & I'hérésiarque, et
quatriéme était lui-méme en proces. Des trois, deux, Domn
d’Antioche et Juvénal de Jérusalem, acquittérent Eutychés
le motif qu'il confessait la foi de Nicée et d’Ephése. Domny
était un homme du plus beau et du plus pur caractére, ¢

(1) Concil. Hard., t. IT, p. 162.



— 317 —

ait été disciple de saint Euthyme, quoiquil se soit montré
conséquent dans cette circonstance , et qu'il ait été mal
onseillé dans les premiers pas de sa carriére. Dioscore, homme
fiolent et méehant, ainsi qu'il s’est montré, avait été archidiacre

saint Cyrille, quil avait accompagné au concile d’ Ephése.
était ‘lppU\L dans cette occasion par ccs mémes Eglises qui
aient si noblement soutenu leur patriarche Anastase, dans la
rande lutte des Ariens. Ces trois patriarches étaient appuyés
far les exarques d'Ephése et de Césarée dans la Cappadoce ; et
eux d'entre eux, aussi bien que Domnus et Juvénal, étaient
butenus par les métropolitains qui leur étaient subordonndés.
les siéges mémes placés sous linfluence de Constantinople,
ui formait la Sixiéme division de I'Orient, prirent parti pour
Sutychés. Ainsi, parmi les signataires de son aequittement, se
ouvent les évéques de Dyrrachium, d'Héraclée en Macédoine,
¢ Messéne dans le Péloponése, de Sebaste dans 'Arménie, de
arse, de Damas, de Bairout, de Bostra en Arabie, d’Amida
ans la Mcésopotamie , d’Himeria dans I'Osrhoéne , de Baby-
bne, d'Arsinoé¢ en Egypte, et de Cyréne. Les évéques de
Palestine, de la Macédoine, et de I'Achaie, chez lesquels
@il pénétrant de saint Athanase avait découvert I'Apollina-
xq.me dam son germe, lorsque cette doetrine commencait &
4 prendre une forme déterminée, étaient ses partisans.
arsumas , Abbé Syrien, ignorant le gree, se rendit au Latro-
nium , comme rcplcscntant des moines de sa nation; il en
\ml forme un corps de mille hommes, force matérielle ou
orale dont il disposait, et qu’il poussa dans cette infime
sssemblée au meurtre de saint Flavien.
Tel était en I'année 449 I'état de la chrétienté en Orient. Une
hérésie qui en appelait aux Péres, au Symbole et, par-dessus tout,
A 'Ecriture, fut adoptée comme vraie en la personne de son pro-
Igateur par un concile général prétendant étre cecuménique.
ertainement si I'Orient pouvait, indépendamment de 1'Occi-
flent, fixer un point de foi, I'hérésic monophysile fut admise
pomme vérité apostolique dans toutes les provinces situées de
la Macédoine 4 I'Egypte.




S| S

Il'y a eu dans T'histoire du Christianisme, une époque o
nous vimes Athanase seul contre le monde, et le monde con
Athanase. Les besoins et I'embarras de l’l:]glisc avaient ét
grands : un homme fut envoyé pour sa délivrance. Dans cett
seconde erise, qui était destiné & étre le champion de celle qu
ne peut pas succomber? D'ou vint-il, et quel était son nom'
Il arriva préeédé d'un augure de victoire que saint Athana
méme ne pouvait avoir : ¢'était Léon, évéque de Rome.

La garantie de suceés que saint Athanase méme n'avait pas
était d'étre assis sur la chaire de saint Pierre, et d'étre I'héritie
de ses prérogatives. Tout au commencement de la controverse
saint Pierre Chrysologueavait soumis cette grave considératio
a Eutyches lui-méme, en termes que nous avons déja ecités : «
vous exhorte, mon vénérable frére, lui avait-il dit, & vous sou
mettre en toutes choses & ce qui a été éerit par le vénérable pa
de Rome, car saint Pierre, qui vit et préside dans son siége
donne la véritable foi a ceux qui la cherchent (1). » Cette voi
venue de Ravennes, trouva de I'écho, aprés le Latrocinium
dans les profondeurs de la Syrie par la bouche du savant Thé
doret. « Ce siége trés-saint, » dit-il dans une lettre & Tun
légats du pape, «a pour plusieurs raisons mission de guide
(iyepoviay) toutes les Eglises du monde, et entre autres pa
quiil est resté libre de tout rapport avec I'hérésie ; que pasu
seul sentiment hétérodoxe ne s'est assis sur ce siége ; mais qu'i
a préservé de toute souillure la grace apostolique (2).» Un troi
sicme témoignage pour 'encouragement des fidéles émana, er
ce moment ténébreux, de la cour impériale d'Occident. «N
sommes tenus, dit Valentinien & 'empereur d'Orient, de main
tenir inviolable dans notre temps la prérogative de vénératio
particuliére qui est due au saint apétre Pierre, afin que le bien
heureux évéque de Rome & qui 'antiquité a assigné le sacerdoe
SUT 10US (zavk mavrwn), ait lopportunité de juger en ce qui touch
la foi et les prétres (5). » Léon lui-méme navait pas manqw1

(1) Fleury.
@) Ep. 116.
(3) Conc. Haid., t. 11, p. 36.




— 319 —

dans cette circonstance du sentiment de confiance obtenu du
bienheurcux Pierre, chef des apotres, qui lui disait qu'il avait
Tautorité de défendre la vérité pour la paix de I'Eglise (1). » Sur
ces paroles, arrivons au concile’de Chaleédoine.

Le concile se réunit le 8 octobre 451. On 'y comptait le plus
grand nombre d’évéques qui, avant et depuis, se soit jamais
rendu & un concile. Quelques auteurs disent qu'ils étaient
six eent trente. De ce nombre, quatre seulement étaient venus
d'Oceident : deux légats romains et deux évéques d’Afrique (2).

Les d¢libérations furent ouvertes par les légats du pape qui

dirent avoir mission de la part de I'évéque de Rome, « téte de
toutes les Eglises, » de demander que Dioscore ne siégeat pas,
| pour la raison qu’il « avait eu la témérité de tenir un concile
sansy étre autorisé par le siége apostolique, ec qui n’avait jamais
| é1é fait auparavant, et ce qu'on ne pouvait faire légitimement (5).»
Cette demande fut aussitot accordée.
. Le second acte du concile fut d'admettre Théodoret qui avait
| été déposé au Latrocinium. Les officiers impériaux présents
insistérent pour qu'il fit admis, en s'appuyant sur ce motif que
ole tres-saint archevéque Léon Pavait réintégré dans la charge
épiscopale, et que le trés-pieux empereur avait ordonné qu’il
assistat au saint concile (4). »

On accusa ensuite Dioscore de n’avoir pas donné lecture au
concile de la lettre du pape que les Iégats lui avaient présentée
en son nom. Dioscore admit non-seulement le fait, mais il
chercha & s'excuser en alléguant qu’il avait deux fois ordonné
en vain que la lettre fiit lue.

Pendant la leeture des actes du Brigandage d’ Ephése et de
ceux du concile de Constantinople, un certain nombre d’évéques
quittérent le coté de Dioscore, et vinrent se placer avec le parti
opposé. Quand Pierre, évéque de Corinthe, traversa I'église,
les Orientaux auxquels il se joignit s'éeriérent : « Pierre pense
comme Pierre ; évéque orthodoxe soyez le bienvenu! »

(1) Ep. 43.
(2) Fleury.
(3) Concil. Hard,, t, 11, p. 68,
(%) Fleury.




— 520 —

Dans la seconde session du concile, les Péres avaient & rédiger
une profession de foi qui condamnat 'hérésic. On organisa
dans ce but un comité. La profession de foi de Nicée et de Cons-
tantinople fut lue; puis quelques épitres de saint Cyrille, et
enfin la lettre de saint Léon qui avait été passée sous silence au
Latrocinium. Une discussion s'¢leva sur le dernier de ces do-
cuments; mais enfin les évéques s'éericrent : « Cest 1a la foi des
Péres, cest 1a la foi des apotres : nous croyons tous ainsi; les
orthodoxes eroient ainsi; anathéme & celui qui ne croit pas de

meéme. Pierre s'est exprimé ainsi par lorgane de Léon; ainsi les §

apotres nous ont instruits! » On lut ensuite des passages dautres
Péres, et quelques jours furent consacrés & la discussion avant
de rédiger la profession de foi.

Durant T'intervalle , Dioscore fut traduit et condamné. La
sentence fut prononcée contre lui par les légats du pape; elle
portait : « Le trés-saint archevéque de Rome, Léon, par notre
intermédiaire et eelui de ce concile, assisté de I'apotre Pierre,
rocher et fondement de I'Eglise catholique et de la foi ortho-
doxe, le prive de sa dignité épiscopale ct lui interdit tout minis=
tere sacerdotal. »

Dans la quatriéme session, revint la question relative a la

définition de foi. Le concile se borna a déclarer qu'il recevait la|

définition des trois conciles antérieurs; mais il ne voulut rien y
ajouter. Cent soixante évéques adhérérent cependant a la lettre
de saint Léon.

Dans la cinquiéme session, la question fut agitée de nouveau.
Les travaux du comité aboutirent 4 une définition de foi qui
fut aceeptée par la majorité des membres du concile. Les

évéques s'éericrent : « Nous sommes tous satisfaits de cette défini-|

tion; elle renfermela foides Péres! anathéme a celui qui pense
autrement; chassez les Nestoriens! » Quelques-uns voulurent

soulever des objections, mais Anatole, le nouveau patriarche dej,

Constantinople , demanda : « Est-ce quhier chacun na pas

consenti 4 la définition de foi proposée? » Les évéques répon-}
dirent : « Chacun y a consenti ; nous ne pensons pas autrement;|

cest la foi des Péres; quiil soit établi que la sainte Vierge est la




— 321 —

mere de Dicu ; ajoutons-le au Symbole; chassez les Nesto-
riens(1)! » Ceux qui soulevaient desobjections étaient les Iégats du
pape, appuy¢s par quelques évéques Orientaux. Ces Latins clair-
voyants et esprits fermes, comprirent parfaitement bien qu'elle
était la seule expression vraie de la doctrine orthodoxe contre I'hé-
résie dont il s'agissait. Ils avaient recu des instruetions pour déter-
miner le coneile & déelarer que Jésus-Christ était non-seulement
de deux, mais en deux natures. Ils n’entrérent pas en discussion
sur ee point ; mais ils eurent recours & un argument plus intelli-
gible : « Siles Péres n'adhéraient pas i la lettre du saint évéque
Léon, » ils abandonnaient le coneile, et s’en retournaient chez
eux. Les offieiers impériaux prirent le parti des légats. Le
coneile néanmoins persista a dire : « Chacun a approuvé la dé-

| finition ; que I'on y souscrive : eelui qui refuse d'y souserire est

hérétique. » Les membres parlérent méme de s’en rapporter &
linspiration divine. Les officiers demandérent s'ils avaient aceepté
la letire de saint Léon; ils répondirent quiils y avaient ad-
héré ; mais qu'ils n'introduiraient pas son contenu dans leur
définition de foi. « Nous ne désirons aucune autre définition,
dirent-ils; celle-ci ne laisse rien & désirer.

Nonobstant cette opposition, les légats du pape obtinrent ec
qu'ils voulaient par I'assistance de I'empereur Marcien qui avait
succédé & Théodose. Ils firent nommer un nouveau comité sous
la menace, si les Péres résistaient, de transférer le coneile en
Occident. Quelques voix s'élevérent contre cette mesure. On
entendit crier contre le parti romain : « Jls sont Nestoriens;
quiils aillent & Rome! » Les officiers impériaux firent observer :
Dioscore a dit « de deux natures; » Léon dit « deux natures ; »
lequel suivrez-vous de Léon ou de Dioscore? » Sur leur réponse
quiils suivraicnt « Léon, » les officiers reprirent : « Alors,
ajoutez & la définition, suivant le jugement de notre trés-saint
Pére Léon. » I n'y avait plus rien a dire. Le comité s'occupa
immédiatement de son travail , et peu aprés les membres
revinrent i Passemblée avee la rédaction que le pape exigeait.

(1) Fleury.



— 522 —

Le comité répéta le Symbole de Nicée et de Constantinople, et
ajouta : « Ce Symbole était suflisant pour la connaissance par-
faite de la religion; mais les ennemis de la vérité ont inventé
des expressions nouvelles ; » et il formula ensuite la foi en
termes plus explicites. Quand toutes les picéces eurent été lues,
les évéques s'éericrent @ « Cest 1a la foi des Péres; nous la
suivrons tous! » Ainsi se termina une fois pour toutes cetle
controverse.

Le concile, aprés 8a cloture, adressa & saint Léon une lettre
dans laquelle les Péres le reconnaissaient comme « I'interpréte
¢établi de la voix du bienheureux Pierre (1), » en faisant allusion
a la Confession de saint Pierre dans saint Matthieu (xv1), et ils
en parlent comme « de celui qui a recu mission de veiller sur
le vignoble du Seigneur. »

Telle est la physionomie extérieure des luttes par lesquelles
la foi eatholique a été établie dans la chrétienté contre les
monophysites. On doit eroire fermement, par la foi en cetie
Providence, qui, en vertu d'une promesse spéeiale, s'étend sur
les actes de I'Eglise, que la définition adoptée au concile de
Chalcédoine est la vérité apostolique, jadis annoneée aux saints.
Néanmoins, il deviendra évident pour eelui qui éwudie la thée-
logie , & mesure quil se familiarisera avec les ouvrages des
Péres, que cette définition est tout simplement d'accord avee
la foi de saint Athanase, de saint Grégoire de Nazianze et dé
tous les autres Péres de I'Eglise. Mais au point de vue histo=
rique, que s'est-il passé au dernier concile? — Une doctrine
sur laquelle le Symbole était muet, sur laguelle les Péres ne
portent pas un témoignage unanime, que quelques saints ¢mi=
nents avaient presque combattue en termes formels, que tout}
I'Orient avait repoussée comme article de croyance, non pas une
fois mais deux fois, patriarche aprés patriarche, et métropolitain
aprés métropolitain , d'abord par la bouche de plus de cent de
ses évéques, et ensuite par celle de plus de six cents, doctrine
refusée par la raison qu'elle était une addition au Symbole.

(1) Concil. Hard., t. II, p. 656.




— 323 —

| Cette doctrine fut imposée au concile, non a la vérité comme
un symbole; mais, dun autre coté, on désirait plus qu'une
jsimple adhésion; on voulait qu'elle fut acceptée comme défini-
|tion de foi sous la sanction d'un anathéme; et elle le fut par la
|fermeté du pape de cette époque, agissant par I'intermédiaire
de ses légats, avee le concours de la puissance civile. 3
On ne saurait supposer quune pareille transaction fut
agréable aux Eglises d'Egypte, et I'événement I'a prouvé. Elles
|méconnurent en effet T'autorité du concile, et appelérent ses
ladhérents Chalcédoniens et Synodistes (1). Elles virent dans
|cette transaction I'Occident tyrannisant I'Orient, le foreant 4 se
mettire d'accord avee lui, résolu d'avoir une, et de n'avoir
quune forme dexpression, rejetant la définition de foi que
I'Orient avait rédigée en concile, la déchirant, et lui en faisant
formuler une autre, agissant d'une mani¢re impérieuse et dure
avec les évéques assemblés, et déversant le mépris sur les
traditions les plus sacrées de I'Egyte. Que leur importait Euty-
chés ? il pouvait étre innocent ou coupable ; ils I'abandonnaient
volontiers : Dioscore avait livré au concile de Chaleédoine (2).
[ls n'étaient pas d'accord avec lui (3). Ils le regardaient comme
ii un homme exagéré ; ilsrefusaient des’appeler de noms humains;
ils n’étaient pas Eutyehiens ; Eutychés n'était pas leur maitre ;
|mais ils acceptaient saint Athanase et saint Cyrille pour leurs
Idocteurs (+). Les deux grandes lumiéres de I'Eglise, les deux
Péres controversistes les plus eélébres , et qui aient eu le plus
de succés dans le Christianisme, avaient I'un et Pautre prononcé
emot : « Une Nature incarnée, » quoiqu’ils en admissent deux
avant l'incarnation. Bien que saint Léon et son concile ne soient
pas allés jusqu'a nier cette phrase, ils s'étaient avancés a dire
¢ qui y était contraire, & faire disparaitre, & couvrir la vérité
en donnant une définition d'ott il résultait que le Sauveur in-
arné Gtait « en deux natures. » Il avait été déclaré 3 Ephése

|

|
|

(1) Leont. de Sect., v, p. 512.

(1) Concil. Hard., t. I, p. 99; voir aussi p. §18.
(2) Renaud. , Patr. Alex., p- 115.

(3) Assem. B. O., t. 1T, p. 133437.



— 324 —

qu’il ne serait pas touché au Symbole; les Péres du concile d
Chaleédoine y avaient ajouté non pas littéralement mais virtuel
lement : en souscrivant a la lettre de saint Léon, et en promul
guant leur définition de foi , ils avaient ajouté ce qui pourrail
étre appelé « le Symbole du pape Léon. »

Il est remarquable, ainsi que nous venons de I'exposer, qu
Dioscore, pervers comme il I'était dans sa conduite, était, e
fait de doctrine , de I'école modérée ou du juste milieu, ai
que le fut aprés lui Ihabile et violent Sévére. Dés le prineipe
le nombreux parti qui avait protesté désavoua Eutychés, don
Fhérésie se réfugia en Arménie ou elie a subsisté jusqu'a ce jour
Les Arméniens seuls étaient des Eutyehiens purs, et, comm
tels, pleins d'un si grand zéle, qu'ils innovérent sur la coutu
ancienne et admise partout de meler I'eau au vin dans la sai
Eucharistie : ils consacrérent le vin tout seul , eomme tém
gnage d'une scule nature en Jésus-Christ, ainsi qu'ils le sou
naient. Ailleurs, le nom et la doetrine d’Eutychés furen
repoussés; les hérétiques prirent en Egypte et en Syrie un n
tiré de leur eroyance, et formérent la communion monophysite
Leur théologie était & la fois simple et spécicuse. Ils la basai
sur des paroles qui nous sont familicres dans le symb
d’Athanase, et qui ont été employées par saint Grégoire ¢
Nazianze , saint Cyrille , saint Augustin, saint Vincent
Lérins, pour ne pas dire par saint Léon lui-méme. Ils souted
naient que de méme que le corps et I'ime font un seul homme;
ainsi Dieu et 'homme ne faisaient quun, quoiquayant u
nature composée en Jésus-Christ. On pouvait charitablem
supposer qu’ils ne différaient des catholiques que par une sim
dispute de mots, ainsi que Vigile de Thapse convient que celd
est arrivé bien souvent; mais leur refus d'obéir a la voix
I'Eglise était unsymptome d’erreur dans leur foi, et leur hétéro
doxie secréte est prouvée par leur liaison naturelle, en dépi
d’eux-mémes , avee le parti extréme qu'ils avaient désavou
avee tant de véhémence. 11 est digne de remarque, quiingé
nicuse comme l'est leur theéorie, et quelquefois embarrassant
pour celui qui discute , les monophysites ne se dégageren|




— 325 —

hmais des Eutychiens; et, bien que sur le papier ils pussent
acer des lignes distinctes entre les deux doetrines, néanmoins,
fait, par une sorte de fatalité cachée , leurs partisans se
lortaient toujours vers le parti extréme qui ¢tait anathématisé,

u formaient alliance avee lui. Ainsi Pierre-le-Foulon, le
héopaschite (Eutychien), est & une époque allié avee Pierre-le-
ségue qui défendait la Formule d'Union (sveresy) monophysite.
es Acéphales, quoique séparés du dernier Pierre 4 cause de
ette défense , et accusés par Léonce d'étre Gaianites (1) (Euty-
liens), sonit regardés par Facundus comme des monophysites(2).
| Timothée le Chat, que Fon dit avoir été d'accord avee Dios-
e et Pierre-le-Begue , qui signa 'Hénotique , ¢’est-a-dire
les deux patriarches monophysites, aurait néanmoins
butenu, suivant Anastase, la doctrine que « la divinité est la
bule nature de Jésus-Christ (5). » Sévére accepta le symbole
ks Phantasiastes (Eutychiens), et cependant, suivant Léonce,
doit , en réalité , étre plutot regardé comme le principal
cteur et le chef des monophysites. A une certaine époque, il
istait une union, bien que temporaire , entre les Théodosiens
lonophysites) et les Gaianites.

Ce n'était pas un phénoméne nouveau dans I'histoire de
Eglise qu'une pareille division d'un parti hérétique rangé en
fractions , dont I'une soutenait une opinion extréme, et
re une opinion modérée, qui, bien qu'elle parut nette et
raisemblable sur le papier, était en fait cependant sans réalité,
npraticable , et n’avait aucune espérance. De méme quEu-
feheés émit une doctrine extravagante, qui fut d’abord modifiée
s la croyance monophysite, et qui retomba ensuite ineonsi-
‘rément dans la doctrine des Phantasiastes et des Théopas-
tes, ainsi Arius, qui avait d'abord été supplanté par les
sébiens , prit une nouvelle vie dans Eunomius. De méme
2 les Eusébiens modérés avaient formé au concile de Nicée

(1) Leont. de Sect., vir, p. 521, 2.
(2)Fac., 1, 5, circ. init.
(3) Hodeg. 20, p. 319.

BisLioTh. misT. 6° ANNEE. [*° OUVR. 28



— 526 —

le grand corps des dissidents, les Monophysites se eomposa
de la masse de ecux qui avaient protesté contre le concile ¢
Chaleédoine. Si les Eusébiens avaient été modérés dans

croyance, et cependant sans serupule dans leurs actes, les
nophysites nous présentent les mémes caractéres. Comme
Eusébiens , qui se précipitaient individuellement vers I

nisme pur, les Monophysites tendaient vers I'Eutychianisy
primitif. De méme que les Monophysites se soulevérent co

le pape Léon, les Eusébiens s'étaient, quoiqu’y ayant été moj
provoqués, soulevés contre le pape Jules, et s'étaient plaints ¢
lui. Les Apollinaristes s'étaient divisés en deux sectes : I'ung

croyanee de leur maitre, avait suivi Timothée , et le parti p
prudent ou plus timide avait contracté une al]mncc lmmelhg {
avee Valentin. Dans histoire du Nestorianisme encore, quoig
cette hérésie prétat moins aux divergences d’opinions , no
voyons le Siége de Rome avee saint Cyrille & une extrémité,
Nestorius & I'extrémité opposée ; entre eux était le grand p
oriental, & la téte duquel se trouvaient Jean d'Antioche
Théodoret, parti qui n'était pas hérétique, mais qui fut por
un temps mécontent du concile dehc% {

L’hérésie nestorienne , ai-je dit, offrait moins d’occasion av
variations doctrinales que I'hérésie d’Eutychés. Son esprit é
rationaliste, et elle possédait les qualités qui vont avec le ra
nalisme. Quand elle fut chassée de I'Empire romain , el
s'empara , comme nous l'avons vu, dun champ riche.
nouveau qui soffrit & son zéle; elle prit possession d'une lgli
¢tablie , entra en coopération avee le gouvernement ¢
adopta des usages séeuliers, et, par des moyens queleonque
s¢ poussa jusqua former un empire.- A en juger d’aprés l|
apparenees, bien qu'il soit nécessaire de posséder une connai

f

politique plutét qu'un dogme; elle méprisait la science théol
gique. L'Eutychianisme, d’autre part, ¢tait mystique, séve
enthousiaste. Si nous exceptons Sévére et un ou deux autres ¢



= B

fes partisahs, il n’était soutenu que par un trés-petit nombre
F'habiles controversistes. Il eut peu de prise sur les Grees intel-
i gems de la Syrie et de I'Asie mineure ; mais il fut florissant ,

arml les S) riens lHdl"Cl’lCS et dans lhg)p!e o qu1 etan blcn

me les Jansénistes modernes, et contrairement aux Nesto-
tiens, ¢taient fameux par leurs austérités. Ils ont ou avaient
ring carémes dans I'année, durant lesquels les laics aussi bien
que le clergé s’abstenaient, non-seulement de viande et d’ceufs,
ais aussi de vin, d'huile et de poisson (2). La vie monastique
ormait un des caractéres de leur systéme ecelésiastique : leurs
veques et leur Maphrien ou Patriarche étaient toujours pris
armi les moines, qui, dit-on, portdlmt une chemise de fer,
i sur la poitrine, une plaque qui faisait partie de leur vétement
seclésiastique (s).

Nous avons déja dit de Sévére, patriarche d’Antioche & la fin
einquieme si¢cle, que son savoir et son habileté font regarder
omme le fondateur de la théologie de cette secte, quiil offrait
{ne exception au caractére gonoral des Monophysites. Avant
ui, la défense de leur cause avait, dailleurs, 6té mtrcprlae par
S empereurs eux-meémes. Durant les lrcnte ans qui suivirent
le concile de Chaleédoine, I'Eglise d'Egypte, qui avait protesté,
ut le théatre de désordres et de massacres continuels. La muni-
ence de Dioscore l'avait rendu populaire dans les rangs
Inféricurs de la société, en dépit de I'extréme relachement de sa
orale, et pendant un certain temps le gouvernement impérial

put réussir & faire ¢lire son successeur. Enfin Protére ,

(1) A savoir, en Gréce : « Sanctiores aures plebis quam corda sunt sacer-
dotum. » 8. Hil. cont. Auxent. 6. Quelques recherches sont nécessaires pour
se readre compte de son influence sur les Barbares. Voir plus haut, p. 289
bt 290,

(2) Gibbon, ch. 47.

(3) Assem., B. 0., t. II. de Monoph, circ. fin.



DR S

homme d'un beau caractére , et vicaire général de Dioscore
fut, pendant que celui-ci était & Chaleédoine , ¢lu, consacré o
installé. Le peuple se souleva a cette occasion contre les autori
civiles, et les soldats, qui vinrent & leur aide, furent attaq
& coups de pierres, et pourchassés dans unc église, ol If
populacc les brila vifs. Les meneurs populaires se dxcpos
ensuite & intercepter les approvisionnements de grains destiné|
4 Constantinople , et, a la suite d'une représaille défensivef
Alexandrie fut réduite a la famine. Deux milles hommes d!
troupes, alors envoy¢s pour rétablir Fordre, se livrérent &
exceés scandaleux sur les femmes d’Alexandric. On attenta &
vie de Protére, qui fut obligé de s'entourer d'une garde.
évéquies d'Egypte refusérent de reconnaitre son autorité.
membres de son elergé, qui plus tard lui suceédérent, Timot
et Picrre, se séparcrent de luis ils rallicrent & eux quatre ¢
cing évéques et la masse du peuple (1). Le patriarche catholi ‘1:
fut laissé dans Alexandrie sans troupeau. 11 tint un concile]
condamna les schismatiques; I'empereur secondant ses effortsy
les chassa du pays, et mit en vigueur les lois contre les Enty
chiens. Un calme extérieur suceéda a ces désordres. Mare
mourut , et Ion vit alors paraitre de nouveau Timothée |
Chat, dabord en Egypte, et ensuite & Alexandrie. Le peupl
se souleva en sa faveur, et porta en triomphe 4 la grande ég
son champion persécuté, qui fut consacré patriarche par
évéques condamnés, qui avaient été dépossédés de leurs sié
par un concile d’Egypte ou de Palestine (2). Timothée , une
¢levé & la dignité patriarcale, commenca par créer une nouvel
suceession épiscopale ; il ordonna des évéques pour toutess
Eglises d'Egy pte, et envoya en exil les prélats qui étaient en
possession des siéges épiscopaux. Les troupes impériales ,
avaient stationné dans la haute Egypte,, retournérent i Alexany
dric. La populace se souleva, pénétra dans I'église ol 8
Protére était en pricres, et l'assassina. Le clergé catholi

(1) Leont., sect. v.
(2) Tillemont, t. XV, p. 78%.



==,

fut, par une mesure générale, chassé de I'Egypte. Comme ses
membres en appelérent au nouvel empereur & Constantinople
| Timothée et son parti s'adressérent aussi & lui. Ils eitérent les
Péres , et demandcrent Tabrogation des actes du concile de
| Chalcédoine ; puis ils sollicitérent une conférence. Les catho-
{liques répondirent que ce qui avait été fait ne pouvait étre
défait. Leurs adversaires s'accordaient sur un point , et insis-
taient , comme sur leur grand argument contre le concile de
Chaleédoine , qu'il avait ajouté 4 la foi, et renversé des déeisions
prises antéricurement (1). Aprés avoir gouverné pendant trois
| aﬁs , Timothée fut chassé, et le catholicisme restauré ; mais les
|Monophysites se rallicrent & leur tour. Cette lutte, dans la-
Iquelle les deux partis obtinrent alternativement le succés, dura
|trente ans.

" Enfin le gouvernement impérial , fatigué d'une dispute qui
d'evenait interminable, simagina que le seul moyen de rendre
la paix a I'Eglise était de sacrifier le concile de Chaleédoine. En
{lannée 482 fut publié¢ le fameux édit de Zénon, connu sous e
inom d'Hénotique (swrus) ou Pacification , dans lequel I'em-
ipereur prenait sur lui de décider un point de foi. La déclaration
iportait qu'il ne scrait pas recu dans I'Eglise d’autre symbole
‘que celui communément appelé de Nicée ; il anathématisait les
hérésies opposées de Nestorius et d’Eutychés, et gardait le
ssilence sur la question de savoir siil y avait « une ou deux
‘natures » en Jésus-Christ aprés son incarnation. Cette mesure
de juste-milicu cut les divers cffets que 'on pouvait en attendre.
{Elle unit le grand corps des évéques d'Orient, qui, déja,
Gtaient retombés dans la vague profession de doctrine , dont
autorité de saint Léon les avait tirés. Tous les évéques orien-
taux signeérent ce formulaire impérial. Mais eette unanimité de
'Orient fut payée au prix d’une séparation avee I'Occident. Les
papes rompirent durant trente-cing ans toute communication
entre les deux moitiés de la ehrétienté. D’autre part, les Mono-



— 530 — -
aceeptaient ce quiils regardaient comine un compromis inqua
flable, se séparérent des Eglises lwrmqucs et formérent cm
ménies une secte qui resta sans éveques (acephali) durant t_
cents ans , période aprés laquelle elle rentra enfin en commql |
nion avee I'Eglise catholique.

A I'époque que nous venons de passer en revue, I'état de
l]aqh»c ¢tait triste et désolant , et son avenir ecmblfut pcrdu
Aprés le court momphc (ui suivit la eonversion de Constantir
elle avait de nouveal été attristée par le désordre et de terrible
épreuves. Ses protecteurs impériaux manquaient de puissan
ou de foi. Le mal, sous d'étranges formes, se levait sur I'ho
rizon et samoncelait pour Theure du conflit. I n'y avait dan;
ces jours malheureux qu'un lieu dans toute la ehréticnté,
qu'une voix dans tout I'épiscopat vers lesquels les fidcles to
nassent leurs espérances. En I'année 493, sous le pontificat def
Gélase , tout 'Orient était au pouvoir de chrétiens traitres auf
concile de Chaleédoine, et tout I'Occident était éerasé sous Iz
tyrannie des ennemis déelarés du concile de Nieée. L'ltalie était
la proie de brigands; des bandes de mereenaires avaient cot
vert son territoire ; les Barbares s'emparaient de ses fermes,
et s'‘établissaient dans ses villas. Les paysans ¢taient déeimé
par la famine ct la peste. On pouvait méme dire de la Toscane,f
selon l'expression de Gélase, qu'elle n’aurait bientot plus ul
seul habitant (1). Odoacre s'abaissait devant Théodorie, et
pape changeait un maitre Arien pour un autre. Et comme si e
w'eut pas été assez d'une hérésie, le Pélagianisme se répands
avee la connivence des évéques, sur le territoire de Picenumid
Au nord de I'Empire démembré, les Bretons, d’abord infectésf
par le Pélagianisme, étaient dépossédés par les Saxons paie S
Les Armoricains restaient fidcles au catholicisme dans l'ouest
de la Gaule ; mais la Picardie, la Champagne et les provinees)
environnantes, ol I'on avait trouvé quelque reste de sa suplf
matie, s‘étaient récemment soumises a Clovis, encore paien.j
Les royaumes ariens de Bourgogne en France, des Visigothsy

(1) Gibbon, Hist., ch. 36.




s

en Aquitaine et en FEspagne, opprimaient un clergé catholique
lein de z¢le. L’Afrique était dans un état encore plus déplo-
rable sous le despotisme cruel du Vandale Gundamond. Le
peuple navait. pas ¢été corrompu par I'hérésie (1), mais son
clergé ¢tait exilé, et T'exercice de son culte était défendu.
Pendant que les Latins se trouvaient dans cette situation, que
s¢ passait-il en Orient? Acace, le patriarche de Constantinople,,
avait secrétement pris parti contre le concile de Chaleédoine
et ¢tait sous le coup d'une excommunication du pape. Presque
tout I'Orient s'était rangé du coté d’Acace, et un schisme, qui
dura trente ans, avait commencé entre 'Orient et I'Occident.
Lédit de I'Hénotique éteit en pleine vigueur, et, sur l'ordre
impérial , il avait ¢té signé par tous les patriarches et évéques
de I'empire d'Orient (2). Dans Arménie, les Kglises miiris-
seient pour I'Eutychianisme pur, qu'elles adoptérent dans le
siele suivant. En Egypte, les Acéphales, déja séparés du pa-
triarche monophysite, s'étendaient a I'est et & louest du pays,
et préféraient sacrifier la suceession apostolique que d'accepter
le concile de Chalcédoine. Tandis que les Monophysites ou
leurs favoris occupaient les Eglises de I'Empire d'Orient, le
Nestorianisme faisait des progres dans les pays situés au dela.
Barsumas avait occup¢ le siége de Nisibis; les éerits de Théo-
dore c¢taient lus dans les écoles de Perse, et les Catholiques,
qui s’étaient suceédés & Séleucie, avaient ‘1b011 les institutions
monastiques , et tendaicnt & séculariser le clergé.
~ Y a-t-il maintenant une forme de Christianisme qui s'étende
dans le monde entier, ayant dans des localités différentes une
prééminence ou une prospérité qui varie? Cette religion esi-
elle sous la puissance de souverains et de magistrats qui de
diverses maniéres sont étrangers & sa foi? Des nations floris-
santes et de grands empires professant cette religion ou la tolé-
rant, sélévent-ils contre elle comme des amfwomstes? Y a-t-il
des ccolcs philosophiques ct littéraires qui soutiennent des théo-

~ (1) Gibbon, Hist., ch. 36.
(2) Ibid., ch. 47.



— 352 —
ries, arrivent & des conelusions hostiles & cette religion, «
établissent un systéme d’exégése qui renverse les saintes B
tures? Existe-t-il une forme de Christianisme qui ait perdu
le schisme des Eglises entiéres, et qui rencontre mainte
pour antagonistes des communions puissantes qui faisaient jad
partics de lui-méme? Cette religion a-t-elle été ehassée tout
fait ou presque entiérement de quelques pays? voit-elle dar
d'autres ses organes ¢étouflés, ses troupeaux opprimés ,
églises occupées, ses propriétés au pouvoir de ceux qui forme
comme un duplicata de la succession apostolique? Dans eer

condamne? Les hérésies abondent-elles, et les évéques qui s
dans son propre giron se montrent-ils négligents? Au mi
de ses désordres et de ses eraintes, n'y a-t-il pas une seule
dont son peuple attende avee confiance les déeisions, un seuf
Nom et un seul Siége vers lesquels il tourne ses regards ave

confiance? Ce nom n'est-il pas celui de Pierre, et ce siége ce
de Rome? Si une pareille forme du Christianisme existe, cel
religion ne différe pas du Christianisme des ecinquiéme
sixiéme siécles.



»

&

\& .
CHAPITRE SIXIEME.
Nk

s SECTION PREMIERE.
i

=18 APPLICATION DE LA SECONDE MARQUE DE FIDELITE DANS UX

kY DEVELOPPEMENT.

&

- Il parait done quil y a eu dans tous les siccles un certain
type général du Christianisme, & Vaide duquel il est permis de
le reconnaitre au premier coup d'eeil, de méme qu'un produit
animal ou végétal est de suite nommé par les hommes qui sont
familiers avee les productions de la nature ; ou encore , de
méme que le eritique attribue, sans hésitation, une ceuvre d'art
ou de littérature & son véritable auteur , quelque difficile quiil
soit d'analyser I'impression ui le rend eapable de préciser avee
cette exactitude. Il parait que ce type primitif s'est conservé
intact, en dépit de ce travail de développement qui, dans de
bonnes ou mauvaises intentions, semble étre attribué par
tous les partis aux doetrines, aux cérémonies, aux usages, qui
constituent le Christianisme. Nous pourrions dire, en d’autres
termes, que les changements qui ont eu lien dans le Christia-
nisme n'ont pas C¢té tels quiils aient détruit ce type général,
¢est-d-dire que ces ehangements ne sont pas des corruptions,
parce qu'ils sont conformes & ce type. Nous avons done ici,
dans la conservation du type, une premicre preuve de la fidélité
des développements existant dans le Christianisme. Passons a
une sceonde.

Quand on parle des développements du Christianisme, on
suppose quelquefois que ce sont des déduetions ou des diver-
sions faites au hasard, suivant les aceidents ou le caprice des
individus, tandis qu'au contraire, sils méritent réellement ce



— 354 —

nom , ils doivent avoir ét¢ dirigés dans toutes leurs phases
d'apres les principes déterminds et continus qui ont présidé a
leur marche. Ainsi, le Judaisme, qui s'est développé lorsquiil
a eu son imperfection présente a lesprit et quiil aceeptait un
Messie A venir, s'est corrompu aussitot qu'il a rejeté 'Evangile, {
et dans la proportion qu’il s'est imaginé pouvoir se suffire
lui-méme. Quels sont done les principes d'un développement
chrétien? ont-ils ét¢ les mémes du premier siécle au siéele
actuel? car la continuité des principes deviendra une seconde
preuve que les doetrines appelées catholiques sont de vrais
développements et non des corruptions. On peut, je pense,
indiquer des principes de développement offrant ce caractéref
de continuité, et je vais m'occuper d'en signaler deux ou trois
comme exemples.

§ Icr i
L'Ecriture et son interprétation mystique.

Dans le cours des derniers chapitres, il s'est rencontré plu-A
sieurs passages qui ont pu indiquer la régle de développement
sur laquelle nous allons d’abord dire quelques mots. L'adoption}
exclusive que fit Théodore de Iinterprétation littérale de l'lfcﬁ-
ture-Sainte , et la maniére dont il repoussa l'interprétationt
mystique, nous suggérent d'abord de considérer la derniéres
comme une des conditions ou I'un des principes caractéristiques
d'aprés lesquels s'est opéré le développement de la doetrine.s
Puis ensuite, le Christianisme s'est développé, ainsi que nousj:
I'avons vu incidentellement, sous forme d’abord d'Eglise catho-
lique, et ensuite, d'Eglise papale. Dans I'un et autre cas,
I'Eeriture, interprétée dans un sens mystique, est devenue la
régle d'aprés laquelle s'est opéré ce développement. Tandis
que le sens de certains passages était d‘abord, par inconsé-
quence, limité & la lettre du texte, et que par suite on attendait
un Millénaire, le cours méme des événements, & mesure que|
le temps a marché, a donné linterprétation des prophéties surf
I'Eglise avee plus de vérité, tant en ce qui touche ses préro-




— 335\ —
gatives comme devant occuper lorbis terrarum, qu'a Iappui de
ses prétentions au siége de Pierre (1). Ce n’est 1a qu'un exemple
d'une certaine loi de dé\eloppement chrétien, qui consiste &
recourir en tout 3 I'Ecriture, et & la prendre speelalcment dans
son sens mystique.

1. Ce trait caractéristique deviendra pour nous de plus en
plus manifeste, & mesure que nous 'examinerons davantage.
Dans tous les si¢eles, les théologiens de I'Eglise s'attachent &
se guider par la sainte Eeriture; ils en appcllent 4 clle pour
prouver leurs conclusions; ils exhortent et enseignent en se
conformant a ses pensces et & son langage. On peut dire que
la sainte Ecriture a été le milieu dans lequel Tesprit de I'Eglise
a puisé son énergie et s’est développé (2). Quand saint ’\Iclhode
a voulu faire prévaloir la doctrine des veeux du eélibat, il en a
appelé au livre des Nombres; et si saint Irénée proclame la
dignité de la sainte Vierge, cest par une comparaison de I'Evan-
gile de saint Luc avee la Genése. De méme, saint Cyprien,
dans ses Témoignages, appuie les prérogatives du Martyr,
| comme tout le cerele de la doctrine chrétienne, sur la décla-
| ration de certains textes, et quand, dans sa lettre & Antonien,
il semble faire allusion au Purgatoire, il renvoie aux paroles
| de Notre Seigneur sur «la prison » et «le paiement du dernier
denier. » Si saint Ignace exhorte & l'unité, il le fait dapres
| saint Paul, et il cite saint Luc contre les Phantasiastes de

~ (1) Yoir Proph. Off., p. 226-230.
(2) Un écrivain moderne va plus loin, et soutient que le concile de Trente
| 0'a pas déterminé si toute la révélation est ou n'est pas dans 1'Ecriture sainte.
Quoique cette position ne soit pas tenable, c’est du moins un témoignage
| remarquable de la part de ceux qui attaquent le respect de I'Eglise pour la
parole écrite. « Le synode déclare que la vérité et la discipline chrétiennes sont
| contenues dans les livres éerits et les traditions non écrites. Ses membres savaient
bien que la controverse roulait alors sur le point de savoir si la doctrine chré-
tienne n'était que portiellement renfermée dans I'Ecriture. Mais ils n’osérent
| pas formuler ouvertement leur décret, conformément & la maniére de voir
| actuelle de Rome; ils ne s'aventurérent pas a aflirmer, comme ils auraient pu
le faire facilement, que la vérité chrétienne élait renfermée partiellement dans
les livres écrits, et partiellement dans des traditions non écrites. » — Palmer on
the Church,, vol. II, p. 185.




— 336 — pe

son temps. Nous avons un premier exemple de cette
dans I'Epitre de saint Polyearpe, et un dernier dans les ou
vrages pratiques de saint Alphonse de Liguori. Nous ave
dans saint Cyprien, saint Ambroise, saint Béde, saint Berna
saint Charles, ou dans des ouvrages populaires comme le Pg
radisus animee de Horstius, des exemples d'une régle qui est
trop manifeste pour avoir besoin de preuve formelle. Elle es
appliquée dans les décisions théologiques de saint Athanase au
quatriéme siéele, et’ de saint Thomas dans le treizi¢me ; noust
la trouvons aussi dans la structure du droit canon, dans
bulles et dans les brefs des papes. Nous en avons un exemple
dans lopinion qui a prévalu si longtemps dans I'Eglise, et q
les philosophes de cette époque ne nous permettent pas d'o
blier : que toute vérité, toute science doivent venir du Volun ¢!
inspiré. Cette régle est reconnue aussi bien quappliquée; ¢
est reconnue aussi distinctement par les écrivains de la Sociéte
de Jésus, quelle est largement appliquée par les Péres
I'époque anténicéenne. i
« Les Eeritures sont appelées canoniques, dit Salmeron,
comme ayant été recues par I'Eglise, et lui ayant servi & forn!
le Canon des livres sacrés. On les appelle ainsi parce quel
sont pour nous une régle de saine eroyance et de bonne vie, €
aussi parce qu'elles doivent régler et modérer toutes les doe=!
trines, toutes les lois, tous les éerits ecelésiastiques , apocryphies
ou purement humains; car ils ne sont acceptés qu'autant quils
s'accordent avee les saintes Eeritures, ou du moins qu'ils ne sor
pas en désaceord avee elles; mais on les repousse ou les ré-§
prouve s'ils en different, méme de la manicre la pluslégére(s) b ‘
Le méme auteur dit encore : « Le sujet de I'Ecriture est sim= |
plcment de traiter, non-seulement dans le Nouveau Testament, §
qui nous est ouvert, mais dans I'’Ancien, du Dieu-Ilomme ourg
I'homme-Dieu Jésus-Christ. Car la sainte Eeriture ne contient
que des préceptes de eroyance et de conduite , ou la foi et les|
ceuvres, la fin et les moyens d'y arriver, le Créateur et la cré% :

G

ot

(1) Opp.,t. 1, p. 4,



— 537 —

re, lamour de Dicu et du prochain, la eréation et la rédemp-
hn; et puisque toutes ces choses se trouvent en Jésus-Christ,
suit de 13 que Jésus-Christ est le sujet de I'Ecriture canonique:
r tous les points de foi, quils concernent le eréateur ou les
éatures, sont résumés en Jésus-Christ, que chaque hérésie
nie suivant ce texte : Tout esprit qui renie Jésus-Chiist n'est
s de Diev. Comme homme il est uni a la divinité, et comme
ieu & l'humanité , au pére dont il procéde, au Saint-Esprit qui
océde a la fois du Pére et de Jésus-Christ, a Marie, sa trés-
inte Mére, a l'Eolise, aux Eeritures, aux Sacrements, aux
ints, aux Anges, aux Bienheureux, a la Grace divine, & I'au-
Irité ct aux ministres de I'Eglise; de sorte qu'il est vrai de dire
1e toute hérésie nie Jésus (1). » 11 dit dans un autre passage :
La sainte Ecriture est composée et arrangée de telle sorte par
| Saint-Esprit, qu'elle convient & tous les lieux, & tous les
imps, & toutes les personnes, a toutes les diflicultés, & tous les
ngers, a toutes les maladies, & Pexpulsion du mal, & Pobten-
n du bien, & I'extirpation des erreurs, & I'¢tablissement des
ctrincs, au raffermissement de la vertu, & la fuite du vice.
(est pourquoi clle est justement comparée par saint Basile,
jun dispensaire qui fournit des remédes divers pour chaque
aladic. Cest d'elle que I'lglise a tiré sa fermeté et sa force a
Epoque des martyrs, sa sagesse et sa lumiére & celle des Péres,
foi pour renverser les hérésies lorsque les hérétiques se sont
¢s, I'humilité¢ et la modération dans les temps de prospérité,
ferveur et activité aux époques de tiédeur, et, dans les temps
dépravation et d'abus, la puissance pour réformer les habi-
des de corruption et revenir au premier état (2). »

« La sainte Eeriture, dit Corneille de la Pierre, renferme les
mmencements de toute théologie ; car la théologic n'est que
seience des conclusions tirées de principes certains a la foi;
e est par conséquent la plus auguste aussi bien que la plus

(1) Opp., t. 1, pp. 4, 5.
(2) Opp., t. 1, p. 9

Bisuiorn. mst. 6° ansge. I ouvr. 29



— 358 —
certaine de toutes les sciences. Mais I'Ecriture contient les pri
cipes de la foi et la foi elle-méme. Dot il suit que la sain
Eeriture pose les principes de la théologie , 4 Iaide desquels
théologien fait naitre ses démonstrations du raisonnement (
Fesprit. Celui done qui pense pouvoir faire de la scolastig
sans avoir séricusement étudié I'Eeriture-Sainte, attendra vain
ment la naissance de cette progéniture sans mere (1). » Corneil
de la Pierre dit encore : « Quel est Ie sujet de 'Eeriture ? Dois
je répondre en un mot? Son objet est de omne scibili; el

connaitre, et forme ainsi une sorte d’'université des sciene
renfermant toutes les sciences, d'une maniére formelle ow
tuellement (2). »

Je ne sache pas que les théologiens poeléricurs au concile
Trente nient quela foi catholique tout entiére puisse ¢tre pxouv
par les saintes Ecritures, tandis qu'ils soutiendraient certain
ment qu'on ne saurait la trouver a leur surface. Ils n aecord
raient pas non plus que I'Ecriture puisse fournir cette foi sanl
le secours de la tradition.

2. Telle a été la doetrine de tous les siécles de I'liglise, ain
que le montre la répugnance de ses Docteurs & se borner & f
simple interprétation littérale des saintes Eeritures. D ans I¢
temps anciens ou modernes, l'interprétation mystique, sifr fird
(quemment employée pour éearter toute autre méthode dans 8
controverse doctrinale comme en d'autres occasions , devient }'
méthode de preuve la plus délicate et la plus puissante. Ainsi
le concile de Trente en appelle & I'offrande pacifique, domJ '
est question dans Malachie , comme preuve du Sacrifice euch
ristique; & l'eau et au sang s'échappant du coté de Notre Sel
gneur, et & la mention « des eaux» faite par I'Apocalypse, dar} =
ses avis sur le mélange de l'eau et du vin dans T'oblation. Airziw
Bellarmin défend le eélibat monastique en citant les paroles ¢ -
Notre Seigneur dans saint Mathieu (xix), et il invoque ecommij
argument en faveur du purgatoire ce passage du psaume : « Nou

(1) Procem. 3.
(2) Page 4.




— 339 —

ames a travers I'eau et le feu. » 11 est clair que ces citations
sont que des exemples d'une régle générale. Si nous revenons
intenant & la controverse primitive, nous trouvons que cette
thode d'interprétation est la base méme de la preuve de la
irine eatholique de la sainte Trinité. Sinous nous attachons
I'étude des théologiens anténicéens ou de ceux de I'époque du
neile de Nicée, nous rencontrons dans leurs écrits certains
es (ui ne se rapportent pas précisément a cette doctrine , et
i sont cependantmis enavant par eux comme ses preuves pro-
bles. Tels sont, touchant la divinité de Notre Seigneur, les
ssages suivants : « Mon cceur a produit une bonne parole; »
le Scigneur m’a fait ou m'a possédé au commencement de ses
ies; » « j'étais avee celui en qui il se plaisait; » «dans ta lumicre
us verrons la lumiére; » « qui déclarera sa génération? »
elle est le souflle de la puissance de Dieu; » enfin, « sa puis-
nce éternelle et sa divinité. » Dautre part, I'école d’An-
oche, qui adoptait I'interprétation littérale, était le foyer méme
I'hérésie. Sans parler de Lucien, dont I'histoire n’est connue
ue d'une maniére imparfaite, — un des premiers maitres de
tte ¢cole, le maitre d’Arius et de ses principaux partisans, —
iodore et Théodore de Mopsueste, les deux maitres les plus
sminents delinterprétation littérale dans la génération suivante,
taient, comme nous I'avons vu, les avant-coureurs du Nesto-
lanisme. Il en avait ét¢ de méme dans un siécle encore plus
eculé. Les juifs s'attacheérent au sens littéral de I'Ancien Tes-
ament et rejetérent I'Evangile; les apologistes ehrétiens prou-
érent sa divinité & I'aide de linterprétation allégorique. Le
apport formel de ee mode d'interprétation avec la théologie
rétiecnne est signalé par Porphyre, qui parle d'Origéne et
‘autres comme 'ayant emprunté & la philosophie paienne, tant
pour expliquer PAncien Testament que pour défendre leur
propre doctrine. On peut presque établir comme un fait histo-
rique que l'interprétation mystique et Forthodoxie se soutien-
dront ou succomberont ensemble. Un écrivain a elairement vu
cela en ce qui touche la théologie primitive, dans le cours d’une
dissertation réeente sur saint Ephrem. Aprés avoir observé que



— 340 —

Théodore d'Héraclée , Eusébe et Diodore, ont fait une oppo
sition systématique & linterprétation mystique, qui avait ree
des écrivains de F'antiquité et de IEglise orthodoxe une sorte d
sanction, il continue ainsi :

« Saint Ephrem n'est pas si réservé dans ses interprétations
et il ne pouvait pas Uétre puisqu’il ¢tait disciple z¢lé de la f
orthodoxe; car tous ceux qui se distinguaient davantage pa
cette réserve étaient, autant que possible, éloignés de la foi de
coneiles... D'un autrescoté, tous ceux qui ont conservé la fo
de lEglise ne se sont jamais entiérement dispensés de suivre ld.
sens spirituel des Ecritures. Les conciles veillaient sur la foiord
thodoxe, et il n'était pas prudent, dans ces siceles, ainsi quen:
lavons spéeialement appris par Fexemple de Théodore de Mop
sueste, d'abandonner la méthode spirituelle pour se livrer &
systeme d'interprétation exclusivement littérale. En outre, o1
conservait Finterprétation allégorique, alors méme que le sen
littéral n'était pas froissé, parce qua cette époque, quand, dan:
la controverse, les hérétiques et les Juifs s'obstinaient dans leut
objections contre la doctrine chrétienne, en maintenant que I
Messie devait encore arriver, en niant 'abrogation du sabbat,
de la loi des eérémonics, en tournant en ridicule la doetriney
chrétienne de la Trinité, et surtout eelle de la nature divine di
Jésus-Christ, les éerivains ecelésiastiques trouvaient utile dans
ces eireonstances, en réponse i de pareilles objections, de rap-
porter brusquement, par allégorie, chaque partic de I'Eeritare
a Jésus-Christ et a son Eglise (1), »

A coté de ce passage dun savant Allemand, qui nous fait
connaitre la portée de Ja méthode allégorique sur les contro-
verses avee les Juifs et celles auxquelles on peut donner le nomql
de saint Athanase , nous placerons la citation snivante, dirigée ‘

|
|
[

contre la théologie romaine, de l'ouvrage Golden Remains, de
Hales, qui est latitudinairien : « Le sens litéral , simple et
incontestable de 1'Eeriture, dit-il, sans addition ni supplément |
par voie d'interprétation , est le seul que nous soyons néces-

(1) Lengerke , de Ephr. S., p. 78-80. |



— 54l —

sairement obligés d’aceepter comme base de foi, 4 moins qu'elle
ne se trouve 1a ot le Saint-Esprit lui-méme nous Iindiquera
par une autre voie. Je ne regarde pas ce que javance comme
une opinion qui m'est particuliére, mais celle a laquelle notre
Eglise est nécessairement lice. Quand nous nous séparimes de
['Eglise de Rome, unc des raisons alléguées fut qu'elle ajoutait
3 I'Eeriture des gloses, en prétendant quelles étaient cano-
niques , afin de suppléer & ec que le texte pur et simple de
I'Ecriture ne pouvait donner. Si, & la place de ses commen-
taires , nous substituons les notres, en agissant ainsi, nous ne
faisons autre chose que renverser Baal pour mettre a sa place
Ephod ; nous tournons autour de 'lglise de Rome pour la
retrouver au point méme ol nous lavions d'abord quittée....
La doctrine du sens littéral n'a jamais ét¢ importune ni préjudi-
ciable & personne , si ce west & eeux qui avaient le sentiment
intérieur que leur position n'était pas suffisamment bien établie.
Quand le cardinal Cajetan, du temps de nos ancétres, eut
renoneé au penchant d’apostiller I'Ecriture et de tirer des allé-
gories , qui avait pendant longtemps prévalu dans I'Eglise , et
qu'il adopta le sens littéral, ee fut quelque chose de si contraire
au gout de I'Eglise de Rome, qu'il fut foreé d'user de ménage-
ments et de faire des excuses. Le fait est (comme s'en apereeyra
celui qui lira ses éerits) que eet attachement au sens littéral de
I'Eeriture était la seule cause qui lui fit rejeter plusieurs des
points sur lesquels différent I'Eglise de Rome et les égliscs
réformées. Mais quand Limportunité des réformateurs et le
grand erédit qu'obtinrent les éerits en ce genre de Calvin ,
eurent foreé les théologiens de Rome a mettre leur interpréta~
tion de niveau en suivant la méme ligne; quand ils virent que
ni peines, ni subtilités desprit ne pouvaient arriver & détruire
{'évidence littérale de I'Eeriture, ils furent conduits 4 ees expé-
dients désespérés , auxquels ils sont cloués aujourd’hui, qui
consistaient 3 meitre en question, autant quils Tosaient ,
autorité du texte hébreu, A recommander contre lui une tra-
duction incxacte; A ajouter les traditions a I'Ecriture et & mettre



— 942 —
ce que Fon prétend étre linterprétation de 1'Eglise au-dessus de
toute contestation (1). »

Il ajoute ensuite en ce qui touche le sens allégorique : « Si
nous condamnons ces interprétations d'une maniére absolue ,
nous devons alors condamner une grande partie des écrivains
de l'antiquité, qui sont trés-expérimentés dans ce genre d'in-
terprétation. Car les eritiques les plus partiaux pour les éerivains
de I'antiquité n'ont pas & choisir; il leur faut voir et avouer ‘ue
les interprétes de notre épogue ont généralement ~mpqssc les
meilleurs interprétes de Fantiquité par leur connaissance des |
langues primitives, le soin avee lequel ils ont fait prévaloir les
circonstances et la liaison du texte, et la maniére dont ils ont
comparé entre eux les passages semblables de I'Eeriture (2). »

L'usage, done, de I'Eeriture, spéeialement son sens spirituel,
comme instrument de pensée et de déduction , est un prineipe
caractéristique du développement de la doctrine dans I'Eglise.

§ 2.
Suprématie de la Foi.

Quoique, dans les deux chapitres préeédents, nous nous
soyons occupés d'esquisser la physionomie extérieure du Chris-
tianisme, telle qu'elle apparaitrait & un spectateur placé hors de
son sein, eependant, quelques-uns des principes d'aprés lesquels
il s'est développé se sont en quelque sorte présentés & nous, et
nous les avons mentionnés d'une maniére incidente. Tel est, par
exemple , le rcjvl de Tinterprétation purement littérale de
I'Ecriture dont jai parlé; telle est encore la préférence spéeiale
de la foi & lIa raison, préférence dont Celse et Julien ont tant
plaisanté.

Si nous voulons formuler ce dernier prineipe, voiei 4 quoi il
se réduit @ la foi, en elle-méme, vaut micux que I'inerédulité;
il est plus sir de croire ; nous devons commencer par croire , -
et la convietion viendra ensuite ; quant auy, raisons que nous

(1) Pages 24-26.
(2) Page 27.



— 545 —

avons de croire , elles sont pour la plupart implicites , et trés-
peu connues de Ihomme qui est sous leur influence; elles
consistent plutot en présomptions et en conjectures, en tenta-
ives faites pour connaitre la vérité, qu'en preuves solides ; les
raisons probables suflisent aux conclusions que nous embrassons
méme comme trés-certaines, et dont nous tirons la plus grande
atilité. D'un autre coté , les hérétiques ont toujours eu pour
orincipe de préférer la raison a la foi, et de prétendre que
ous ne devons considérer les choses comme vraies, qu'autant
juelles sont prouvées. Cest ee que nous allons montrer par les
aroles suivantes de Locke, qui, par voic de contraste, nous
rviront & expliquer le prineipe ecclésiastique de la foi. Voici
e que dit cc philosophe :

« Tout ce que Dieu a réveélé est certainement vrai; nous ne
ouvons en douter ; cest 1a Fobjet particulier de la foi; mais,
wil y ait une révélation divine ou non, la raison doit juger (). »
llaintenant, si ce philosophe veut simplement dire que I'on peut
lonner des preuves en faveur de la révélation, mais que, selon
lordre logique, la raison doit marcher avant la foi, une telle
oetrine n'est en aucune facon contraire aux principes catho-
ques ; mais il prétend , sans aucun doute, quil y a pour
me, enthousiasmie et absurdité, d’agir par la foi sans la
ison, ou de prendre @ priori la foi comme principe de sa
nduite , sans attendre qu'il ait des raisons solides et capables
> lui servir dans la controverse. « Savoir si 'homme aime la
rité pour 'amour de la vérité, est une question digne de
tcherches. Je pense quiil y a pour cela une marque infaillible,
Jsavoir, qu'il ne eroic aucune proposition avec une eertituds:
us grande que ne lui permettent les preuves sur lesquelles
{esappuic. Quiconque va au deld de cette mesure d'adhiésion,
© recoit pas, cela est évident , la vérité par amour pour elle,
iime pas la vérité par amour de la vérité , mais bien pour
elquautre motif. A I'exception des propositions évidentes par
es-meémes, ce qui établit qu'une proposition est vraie, ce

) Essai sur I'Entendement humain, IV, 18, 19.



iy | Gy

sont les preuves dont I'homme peut appuyer, quel que soit I
degré d'assentiment quiil lui donne; au dela de ce que per{
mettent les preuves , il est clair quion ne doit Tattribuer quy
quelquiautre affection, et non pas a 'amour de la vérité. It
serait aussi impossible que F'amour de la vérité entrainat mor
adhésion au dela de la preuve qui me démontrerait qu'un{.
proposition est vraie, quil serait impossible que I'amour de I
vérité me fit adhérer & une proposition par amour de eett ‘
preuve dont elle manque pour établir quelle est vraie; ce qu
est la méme chose quaimer cette proposition comme une vérité
paree qu'il estpossible ou probable qu'elle ne soit pas vraie ()%
« Je sais par la preuve quil porte avee lui-méme, que Fobje
que je vois (2) est tel que je le vois; cest sur le témoignag)
d'autrui que j'admets que les choses que je crois sont telles qui
je les erois ; mais je dois savoir que ce témoignage d'autrui eg
réel, car sans eela quel motif aurai-je de eroire? L’enthousias
est privé de la preuve dont il se prétend en possession; car |
enthousiastes se vantent d'une lumiére dont ils se disent ¢elairé
et prétendent étre favorisés de la connaissance de telle vérité
de telle autre. Mais sils savent que ce qu'ils posscdent est
vérité , ils doivent le savoir, soit par sa propre évidence &
raison naturelle , soit par des preuves rationnelles. » lei @
auteur soutient que I'ami de la vérité est celui qui aime un arg
ment péremptoire,, et que cette foi qui nest ni de la erédulité
de I'enthousiasme , peut toujours étre attribuée & un travail
la raison, et varie avee sa force de conviction.

Je ferai simplement observer quavee une pareille philos¢
phie, si elle prévalait, on w'eiit jamais entrepris grand'chose
pour la gloire de Dieu, ni pour le bien-étre de I'homm
I enthousiasme peut faire un grand mal, ct agir d’'une manié .i
absurde dans certaines circonstances ; mais le calcul n'a jamg
fait un héros. Notre but actucl n'est pas d'examiner eel
théorie ; nous lavons fait ailleurs. Notre tache ici est de montr}

I
|

(1) Page 334.
(2) Page 336. |




— 343 —

que les catholiques anciens, aussi bien que modernes, ont
rejeté cctte philosophie. Ainsi, Celse répétait souvent cette
objection : que les chrétiens formaient un paralléle aux super-
stitieuses vietimes des jongleurs et des faux dévots qui erraient
au milieu des populations paiennes. II dit : « Quelques-uns ne
veulent ni donner, ni recevoir de raison en faveur de leur
croyance ; ils s’éerient : w'examinez pas, mais croyes ; votre foi
vous sauvera;la sagesse de ce monde est une chose mauvaise, et
la folie est un bien. « Comment Origéne répond-il & cette accu-
sation ? Nie-t-il le fait ? Dit-il que la raison prouve la divinité
des Leritures, et que la foi, apres avoir accepté cette conelu-
sion , recoit ce qu'elles renferment, ainsi qu’il est populaire de
le soutenir aujourd'hui ? Loin de la: il avouait le fait allégué
contre 1'Eglise ct le défendait. Il faisait observer que, vu les
occupations et I'ignorance dans lesquelles vit la masse des
hommes, c¢'était un vrai bonheur que Dieu et substitué la foi
a ces exercices philosophiques permis et encouragés par le Chris-
tianisme, mais quil ”impose pas comme nécessaires & chaque
homme en particulier. « Qu'est-il mieux pour eux, deman-
dait-il, de croire sans raisonner, de se corriger ainsi, de quelque
maniére que ce soit, et de tirer avantage de leur eroyance au
chitiment des pécheurs et a la récompense des justes, ou de
refuser de se convertir sur un simple motif de foi, avant de se
livrer par eux-mémes a des recherches intellectuelles (1) ? »
Une telle disposition est done une marque de la sagesse et de
la miséricorde de Dicu. De méme, aprés avoir observé que les
Juifs avaient le témoignage des prophétes, témoignage dont les
Gentils étaient privés; aprés avoir remarqué que c'était un
enseignement étranger et une doctrine nouvelle pour ces der-
niers, que d'entendre dire que non-seulement les dicux des
Gentils n'étaient pas des dieux, mais quils n'étaient que les
images du démon , circonstance qui rendit leur conversion plus
difficile & saint Paul ; parce qu'ils avaient un plus grand besoin
d'instruction, saint Irénée ajoute : « D'un autre edté, la foi des

(1) C. Cels., 1, 9.



— 346 —

Gentils se montre par la plus généreuse , paree quiils se ren=
daient & la parole de Dicu sans étre aidés du témoignage des
Seritures. » Croire sur un témoignage plus faible, fut, de la
part des Gentils, faire preuve d'une foi généreuse, et non d'en-
thousiasme. Ainsi encore, quand Eusé¢be soutient que les chré-
tiens sont influencés par « une foi raisonnable, » c'est-d-dire
par une foi eapable de partir d'un principe logique, il avoue
complétement que chez lindividu la foi mest ni néeessairement
i ordinairement basée sur la raison, et il soutient qu'elle est
liée & cette « espérance, » et inelusivement 4 ee désir des choses
aimées, que Locke, dans le passage eité plus haut, eonsidére
comme incompatibles avee I'amour de la vérité. « Que trouvons-
nous , » dit-il, « si ec nest que toute la vie de 'homme est
soutenue par ces deux choses, Tespérance et la foi (1). » Saint
Clément appelle la foi «une présomption. » La tendance natu-
relle de la doctrine hérétique touchant la foi, est de rendre les
hommes présomptueux , quand ils ne deviennent pas sceptiques
ou inerédules. Ainsi, le méme Pére dit que les Valentiniens
Sattribuaient & eux-mémes la science et aux eatholiques la foi. »
Tertullien fait aussi observer, en parlant des hérétiques en |
général , « quils sont tous boullis d'orgucil, et promettent la
scienee ; leurs catéehuménes sont rendus parfaits avant d'étre
instruits (2). » :

Je ne veux pas dire par la que les Péres s‘opposaient aux
recherches sur la base intellectuelle du Christianisme,, mais
qu'ils soutenaient que les hommes ne sont pas obligés dattendre
des preuves avant de eroire ; ils disaient au_econtraire que le}
grand nombre doit d'abord croire, ct ensuite chercher al
prouver.

Saint Augustin, qui a essayé les deux voies, les met en;

(1) Hares., IV, 24. Eusch., Prap. Ev., 1, 8. Voyez aussi Clem., Strom., ii. 2.
Arnob., ii, 8. Cyril. Cat., V. Greg. Naz., Orat., 32, 26. Pseudo-Basil. , in
Ps. 118, init. Theod. Grze. Aff , 1, p. 717, etc.

(2)Clem., Strom., ii. 6. (Voyezle mot prasumplio dans Tertull.; trad. d'OxE.,
p- 136, note t. Kortholf, Calumn. 10, p. 83.) Ibid., 3. Tertull. de Praescrip.
Her., 41.




— S47T —

contraste d'une maniére frappante dans son livre De Utilitate

credendi, quoiqu’il ait directement en vue, dans cet ouvrage,
| de décider, non pas entre la Raison ct la Foi, mais entre la
Raison et I'Autorité. 1l s'adresse, dans ee livre, 4 un ami chéri
qui, comme lui, s'était fait Manichéen, mais qui, moins heureux
que lui, était encore retenu dans I'hérésie. « Les Manichéens,
dit-il, se déchainent contre ceux qui, suivant l'autorit¢ de la
foi catholique, sc fortifient tout d’abord en croyant, et qui,
avant d'étre capables d'arréter leurs yeux sur cette vérité quiil
est donné & I'dime pure d’apercevoir, se rendent dignes du Dieu
qui doit les éclairer. Vous le savez, Honorat, ce qui m’attira
dans leur secte n’était autre chose que de les entendre se vanter
de rejeter T'Autorité si terrible de I'Eglise, de conduire, par la
Raison simple et absolue, leurs adeptes & la présence de Dieu,
et de les délivrer de toute errcur. Car, qu'est-ce qui m'a fait
mépriser , pendant prés de neuf ans, la religion que mes
parents avaient cultivée dans mon ceeur, lorsque j'étais encore
enfant, suivre les Manichéens, et préter une oreille attentive &
leurs enscignements,, si ce n’est leur prétention que j'étais épou-
vanté par la superstition, et que Fon m’avait ordonné d'avoir la
Foi avant d’avoir la raison, tandis qu’eux ne pressaient personne
de croire, avant que la vérité n'eut ¢été discutée et démontrée
clairement ? Qui ne se fat laiss¢ séduire par ces promesses,
surtout un jeune homme, comme ils me trouvérent, désireux
de connaitre la vérité, et méme présomptueux et hardi par suite
des discussions de certains rhéteurs, de mon mépris pour les
contes de vieilles femmes, et du désir ou jétais de puiser et de
posséder cette vérité pure et sans mélange qu'ils me promet-
taient (1)? » Il continue ensuite 4 raconter comment il étajt
revenu & la foi. Il trouva que les Manichéens réussissaient mieux
& détruire qua édifier ; Faustus le désappointa, car il rencontra
en lui de I'éloquence et rien de plus. Dans ces circonstances,
il ne savait plus & quoi s'arréter,, et il était tenté d’embrasser le
scepticisme universel. Ala fin, il trouva quil devait étre guidé

(1) Init.



— S48 —

par 'autorité. Se présenta alors la question de savoir quelle au-
torité il devait choisir parmi tant de maitres. Il pria instamment
le Scigneur de lui venir en aide, et il fut enfin conduit &
I'Eglise eatholique. 11 retourne ensuite au reproche que I'on fait
acette Eglise, « qui ordonne i ceux quiviennent a elle de croire, »
tandis que les héritiques « se vantent de ne pas imposer le joug
de la foi, mais d'ouvrir les sourees de la seienee. » 1 observe
a4 ce sujet « que l'on‘ne peut, en aueune facon, embrasser
comme il convient la vraie religion, sans croire aux choses dont
chaque individu, en se comportant bien et en le méritant,
obtient plus tard la possession et la perception, ¢'est-d-dire sans
se soumettre & quelque autorité imposante et absolue (1). »

Ce sont I des exemples del'enscignement de Iancienne Eglise
au sujet de la Foi et de la Raison. D'un autre ¢oté, si nous vou-
lons savoir ce qui a ¢té enseigné sur ce méme sujet dans les
¢coles modernes, et connaitre quelle a é¢ la marche subséquente
des développements de la doctrine catholique, nous n'avons qu'a
consulter les extraits que Huet a fait des auteurs modernes, et
quil a insérés dans son Essai sur ' Entendement humain ; mais
en les parcourant, nous ne nous préoceuperons pas de la théorie
particulicre, vraie ou fausse, en faveur de laquelle il les a
réunis dans son ouvrage. Huet dit en parlant de la faiblesse de
I'Entendement humain :

« Dicu, dans sa hont¢, répare ce défaut de la nature

humaine, en nous aecordant ['inestimable don de la Foi, qui |

affermit notre Raison chancelante, et corrige cctte perplexité
du doute que nous apportons dans la connaissance des choses.
Par exemple, ma raison n'est pas capable de mapprendre avee
une évidence absolue, avec une eertitude parfaite, s'il existe des
corps, quelle fut l'origine du monde, et bien d'autres choses
semblables; mais lorsque jai reeu la Foi, tous ces doutes s'éva-
nouissent, comme les ténébres au lever du soleil. Cest ee qui
fait dire & saint Thomas d’Aquin : « qu'il est nécessaire qu'un
» homme recoive comme articles de Foi, non-seulement les

(1) De Ulil, cred. init.




— 849 —

»ehoses qui sont au-dessus de la Raison, mais encore celles
» dont la certitude peut étre acquise par la Raison. Car la Raison
» humaine est trés-défectueuse en ce qui concerne les choses
» divines; les philosophes nous en donnent une preuve, eux qui,
»dans la recherche des choses humaines & I'aide de méthodes
»naturelles, se sont égarés et se sont trouvés en opposition les
»uns aux autres sur tant de points. Afin done que les hommes
»pussent avoir une connaissance certaine et indubitable de
»Dieu , il était nécessaire que les choses divines fussent
»enseignées par la Foi révélée de Dieu lui-méme, qui ne peut
»mentir (l). L

» Saint Thomas, dit Huet, ajoute encore : « Toutes les re-
neherches par la Raison naturelle son insuffisantes pour don-
»ner & 'homme la connaissance des choses divines, et méme
nde celles que nous pouvons prouver par la Raison. » Dans
un autre endroit, ce saint s'exprime ainsi : « Des vérités qui
»peuvent étre prouvées par la démonstration, comme I'exis-
stence de Dieu, I'unité de Dieu, et autres, sont rangées parmi
»les articles que nous devons croire, parce qu'elles sont anté-
arieures 4 d'autres points de foi; elles doivent étre présup-
» posées, au moins par ceux qui n'en ont pas la démonstration.»

»Ce que saint Thomas dit de la connaissance des choses
divines, continue Huet, s'étend aussi & la connaissance des
choses humaines, selon la doctrine de Suarez. « Nous corri-
ageons souvent, dit ce dernier, la lumic¢re de la nature par celle
»de la foi, méme quand il sagit de ces axiomes quelon met au
»nombre des premicrs principes, comme on le voit dans ce
wprincipe : les choses qui sont identiques a une lroisiéme sont
nidentiques entre elles , principe que nous restreignons aux
»ehoses finies quand nous traitons de la sainte Trinit¢. Dans
»d'autres mystéres, et particulicrement dans les mystéres de
»I'Incarnation et de I'Eucharistie, nous restreignons beaucoup
»d’autres principes afin quils ne répugnent pas a la foi. Cest

(1) P. 142, 143, trad. de Combe.

BisLiotn. mist. 6° ANNEE. I* ouvR. 50




— 350 —

»done un signe que la lumiére de la foi est plus certaine, pare
» qu'elle est fondée sur la vérité premiére, qui est Dieu, & qui
»est impossible de tromper ou d'étre trompé, tandis que If
» seience naturelle de 'homme peut se méprendre et errer (1)...f

»Si nous ne nous attachons pas a la raison, dites-vous, nou
renversons le grand fondement de la religion que la raison
établi dans notre intelligence, & savoir, lexistence de Dieu
Pour répondre a cette objection, on doit vous dire que le
hommes connaissent Dieu de deux maniéres. Par la raison |
avec une entiére certitude humaine, et par la foi, avec une ee
titude absolue et divine. Quoique par la raison nous ne puission
acquérir aucune connaissance plus certaine que celle que nou
avons de l'existence de Dieu, au point que tous les argumen!
que les impies opposent & cette vérité sont aisés a réfuter et n¢g
sont pas solides, néanmoins, cette certitude n’est pas absolu4
ment parfaite (2)...

» Maintenant, quoique, pour prouver I'existence de Dieu |
nous puissions apporter des arguments qui, réunis et liés entr
eux, n'ont pas moins de force pour convaincre les hommes qu
les principes géométriques et les théorémes que Fon en déduit
et qui sont d’une entiére certitude humaine, néanmoins, pareg
que de savants philosophes se sont ouvertement opposés, mém
& ees prineipes, il est clair que ni dans la connaissance naturelle
que nous avons de Dieu, et qui est acquise par la raison, ni da
la science fondée sur les principes et les théorémes géomé
triques, nous ne pouvons trouver une certitude absolue et par
faite, mais sculement cette eertitude humaine dont jai parlé,f
et & laquelle néanmoins tout homme sage doit soumettre son
intelligence. Cela ne répugne pas i ee que disent le Livre dela

Sagesse et I'Epitre de saint Paul aux Romains, qui déclarentt
insensés et inexcusables les hommes qui n'arrivent pas par l'or-
ganisation de l'univers 4 reconnaitre la puissance et la divinité
de son auteur.

(1) P.14%, 145.
(2) P. 219.




— 351 —

| »Nous dirons, continue Huet, pour nous servir des expres-
jons de Vasquez : « Par ces paroles, la sainte Eeriture veut
' simplement indiquer que la structure du monde et les autres
ouvrages de Dieu ont toujours fourni une preuve suffisante
de son existence, pour le faire connaitre aux hommes; mais
elle ne s'inquiéte aucunement si cette connaissance est évi-
dente, ou d'une trés-grande probabilité; car ces expressions,
prises et entendues dans leur signification commune et
usuelle , signifient toute la connaissance de I'esprit, jointe &
un assentiment déterminé. » Vasquez ajoute : « Car si quel-
quun reniait aujourdhui Jésus-Christ , ee qui le rendrait
binexcusable, serait, non pas d'avoir pu obtenir une connais-
wsance et une raison évidentes pour eroire en lui, mais parce
»qu’il aurait pu eroire en lui par la foi et par une connaissance
sconforme aux principes de la prudence. »

» Cest done avec raison (ue Suarez enseigne que l'évidence
turclle de ce principe : Dieu est la premiére vérité et il ne
{ étre trompé, nest ni nécessaire, ni suflisante pour nous
aire croire, par la foi infuse, ee que Dieu nous révéle. Il -
ouve, par le témoignage de I'expérience, que cettc évidence
'est pas nécessaire; car les chrétiens ignorants et illettrés ne
ivent pas moins croire & I'existence de Dicu, quoiqu’ils ne
onnaissent ce qui concerne Dieu, ni avee clarté, ni avec cer-
itude. Et méme les chrétiens qui ont de l'instruction croient &
existence de Dieu, ainsi que 1'a observé saint Thomas, avant de
nnaitre cette vérité par la raison. Suarez montre ensuite que
{-l’é\'idence naturelle de ce prineipe n'est pas suffisante, paree que
la foi divine qui a pénétré dans notre intelligence ne peut étre
fondée sur la foi humaine seule, comme sur un objet formel,
quelque claire et quelque solide qu'elle soit, attendu que I'as-
sentiment le plus ferme, d'un ordre le plus noble et le plus
¢levé, ne peut tirer sa certitude d'un assentiment plus faible (1)...

» Quant aux motifs de erédibilité, qui, préparant 'homme
a recevoir la foi, devraient, suivant vous, étre non-seulement

(1) Pages 221, 223.



— 389 —

certains de la certitude humaine la plus grande possible, mais!
encore de la certitude absolue, je vous opposerai Gabriel Biel,
qui dit que, pour recevoir la foi, il suflit que les motifs de eré-
dibilit¢ que I'on nous propose soient probables. Croyez-vous
que les enfants, que les gens illettrés, grossiers et ignorants, qui‘
ont i peine I'usage de la raison, et qui néanmoins ont recu le
don de la foi, concoivent clairement et fermement ces motifs
de erédibilité dont on vient de parler? Non, sans doute; mais
la grace de Dieu leur vient en aide et soutient la faiblesse de
leur nature et de leur raison.

» Telle est I'opinion commune des théologiens. La raison a|
besoin de la grice de Dieu, non-seulement chez les personnes
grossiéres et illettrées, mais encore chez les hommes qui ont
de Tinstruction; car quelqu’éclairée que puisse étre cette raison,
elle ne peut nous procurer la foi, si la lumiére céleste ne nous
éclaire pas intéricurement, parce que, comme nous l'avons
déja dit, la foi divine étant d’'un ordre supérieur, elle ne peut
tirer son eflicacité de la foi humaine (1)..... Cette doctrine est
‘¢galement celle de saint Thomas d’Aquin, qui dit : « La lumiére
de la foi fait voir les vérités que l'on croit. » Il dit en outre :
« Ceux qui eroient ont la connaissance des choses de la fo'r',_-
»non pas d'une maniére démonstrative, mais de telle facon
»que, par la lumicre de la foi, il leur parait que ces vérités
» doivent étre crues (2). » i

On apercoit d'une maniére évidente quelle influence parti-
culiére cette maniére de voir exercera sur la méthode de
controverse de ceux qui I'adoptent. Leurs arguments doivent
étre considérés comme des remontrances et des moyens de per-
suasion plutot que comme des preuves logiques ; et leurs
développements, comme des déductions d'opinions existantes,
qui sont spontanées, graduées, morales, et non calculées et
arbitraires.

(1) Pages 229, 230.
(2) Pages 230, 231.




SECTION II.

APPLICATION DE LA SECONDE ET DE LA TROISIEME MARQUE DE FIDELITE DANS
UN DEVELOPPEMENT.

Des principes dogmatique et sacramentel, et de la formation de la théologie
par leur moyen.

Puisque les systémes religieux, vrais ou faux, ont un seul et
méme grand objet, ils se rencontrent nécessairement comme
es rivaux, tant sur les points ot ils s'aceordent , que sur ccux
u ils different. Que le Christianisme, & sa naissance, ait été
ans ces conditions de rivalité et de controverse , c'est un fait
tabli d'une maniére assez évidente , méme par un des chapitres
précédents. 11 était entouré de rites, de sectes et de philosophies
ui s'occupaient des mémes questions que lui, soutenaient
uelquefois les mémes vérités, et présentaient, extérieurement,
un degré assez sensible, la méme apparence. Il ne put se
tenir calme, parcourir sa route et laisser les autres systémes
suivre la leur. Ces derniers se rencontrérent sur sa route, et
un conflit fut inévitable. Relativement aux autres systémes, la
nature de la vraie philosophie est d’étre polémique , éclectique
et unitive. Le Christianisme fut polémique ; il ne put étre qu'é-
clectique ; mais fut-il aussi unitif? Tout en conservant son
identité , ett-il le pouvoir d'absorber ses antagonistes, comme
la verge d’Aaron, suivant I'explication de saint Jérome , eut
celui de dévorer les verges des magiciens (I'Egypte? Put-il se les
incorporer, ou bien se fondit-il en eux? Les assimila-t-il 4 sa
propre substance , ou, tout en conservant son nom, en fut-il
simplement infecté? En un mot, ses développements furent-ils
fidéles ou eorrompus? Cette question n'a pas simplement
rapport aux premiers si¢cles; car, lorsque nous considérons le
profond intérét des controverses que souléve le Christianisme ,
les divers esprits qu’il a dominés, le vaste cercle des matiéres
quil embrasse, les nombreuses contrées ou il a pénétré, les
philosophies profondes qu’il a combattues, les vicissitudes qu'il



— 354 —

a subies, et la longue période durant laquelle il s'est soutenu,
il faut que nous donnions une raison admissible, pour ne pas
regarder comme modifi¢ et altéré , c'est-d-dire comme cm'-
rompu, dés le commencement , par les influences sans nombref
auxquelles il a été exposé.

Il existait cette distinction fondamentale entre le Christia-|

nisme et les sytémes de religion et de philosophie qui I'entou-|

raient, sans en excepter méme le Judaisme de I'époque, quele
premier rapportait toute vérité et toute révélation i une seulef
source, & un Dieu supréme et unique. Les rites du paganismel
qui honoraient une divinité entre dix mille, les philosophies qui
indiquaient & peine une source queleonque de révélation , les|
hérésies des Gnostiques qui avaient pour hase le dualisme ,f
adoraient les anges, et attribuaient les deux Testaments & des|
auteurs distinets, ne pouvaient regarder la vérité comme une.,|
inaltérable, conséquente avec elle-méme, ayant une autorité
impérative, et conduisant au salut. Mais le Christianisme part
de ce principe : il 0y a « qu'un seul Dieu et un seul médiateur,»
c’est ce Dieu « qui, a plusieurs reprises et de diverses maniéres
a parlé & nos péres, par les prophétes, dans les temps anciens
et qui, dans ces derniers temps, nous a parlé par son fils. » D¢
la, le Christianisme, et le Christianisme seul , révérait et proté:
geait comme sacrée et sanctifiante la parole divine quiil ava
recue. Il avait la grace et la vérité. ‘ 4

En dautres termes, le Christianisme a eu en vue, du coms
mencement & la fin, des principes fixes dans le cours de se
développements, et cest pour cela que, sans rien perdre de e
qui lui était propre, il a été capable de s'incorporer les doctri
qui lui étaient étrangéres. Une pareille continuité de prineipe
et un semblable pouvoir d'assimilation sont I'un et I'autre incon
patibles avee l'idée de corruption telle que nous I'avons C\posé
dans la premicre partie de cet ouvrage. Les deux prineipes pa
culiers auxquels le paragraphe précédent sert d'introduction
peuvent étre appelés I'un Dogmatique, et I'autre Sacramentel
Nous allons maintenant faire connaitre leur puissance dassi
milation.




AR Y

Tros OO ==

i. Un principe d’aprés lequel la foi évangélique s'est déve-
loppée tout dabord, et a continué & se développer, cest qu'en
religion les opinions ne sont pas choses indifférentes , mais
quelles ont, dans les vues de Dieu, une portée déterminée sur
Ia position de ceux qui les professent. Je suppose que ee prin-
gipe put & peine étre mis en pratique sous I'ancienne loi; le
zéle et Tobéissance du peuple d’Israél étant employés 4 main-
tenir le culte divin, & renverser l'idolatrie, et ne consistant pas
dans l'assertion d’une opinion. La foi est en cela, comme sous
d'autres rapports , la marque caractéristique de I'Evangile
| quoiquon I'ait employée & I'avance, & mesure que son temps
approchait. Elisée ct les autres propliétes, jusqua Esdras,
résistérent & Baal ou rétablirent le service du Temple; les Trois
Enfants refusérent de se prosterner devant la statue d'or ;
Daniel voulut tourner le visage vers Jérusalem, et les Macha-
bées repousscrent avee mépris le paganisme de la Gréce. D'un
autre coté, les philosophes grees uscrent, il est vrai, de I'au-
torité dans leurs enseignements. Ils invoquérent le « Magister
dixit, » et exigérent la foi de leurs disciples; mais ils ne purent
donner 4 leurs opinions ni sainteté¢, ni réalité, ni les voir sous
un jour religieux. Notre Sauveur fut le premier qui « témoigna
de la vérité » et mourut pour elle, lorsque, « devant Ponce-
Pilate, il lui rendit un bon témoignage. » Saint Jean et saint
Paul , suivant son exemple, prononcérent anathéme contre
eeux (ui reniaient «la vérité, » ou qui « annoncaient un autre
Evangile. » La tradition nous apprend que Papétre bien-aimé
appuya ses paroles par ses actes, et qu'un jour il quitta promp-
tement le bain, parce qu'un hérésiarque de I'époque y était
entré. Saint Ignace , son contemporain, comparait les faux
apotres & des chiens enragés; et saint Polycarpe, disciple de
saint Ignace , usa contre Marcion de la méme sévérité que
saint Jean avait montrée envers Cérinthe.

Aprés saint Polycarpe, saint Irénée met en pratique la méme
doctrine. « Je tai vu, dit-il & I'hérétique Florin, lorsque,
jeune encore, jétais dans I'Asie mineure avee Polycarpe, ‘et
que tu vivais dans les splendeurs de la cour impériale; tu essayas



g

de te recommander & lui. En vérité, je me rappelle beaucoup
mieux les événements d'alors que ceux qui se sont passés récems-
ment; car les lecons de Tenfance grandissent avee Iesprit, et
ne font plus qu'un avee lui. Ainsi je puis nommer le lieu ol
le bienheureux Polycarpe s'asseyait et conversait; je puis dire |
ses allées et venues, sa facon de vivre, ses maniéres, ses dis- |
cours au peuple, la familiarité avee laquelle il pnrlmt de Jean
et de ceux qui avaient vu le Seigneur; je puis dire comment il |
répétait leurs paroles, et ce quiil en avait appris touchant le
Seigneur... Je puis done attester, en présence de Dieu, que
si ce bienheureux Pére, cet homme apostolique etit entendu |
précher la doctrine que tu enseignes, il se serait houché les|
oreilles, en s'¢éeriant selon sa coutume : « O bon Dieu! dans
quels temps m'avez-vous fait vivre, pour que je sois obligé de
souflrir cela? Puis en entendant tes discours, il aurait fui loin |
du licu ou il se fut trouvé. » Tout chrétien de la primitive
Eglise semble avoir eru quiil était de son devoir de protester,
partout ou il se trouvait, contre toutes les opinions contraires
a celles quion lui avait enseignées dans les catéchismes prépa-
ratoires & son baptéme, et de fuir la société de ceux qui soute-
naient des opinions nouvelles. Aprés avoir fait son récit sur
saint Polycarpe , saint Irénée dit que « les apotres et leurs
disciples ¢taient si religicux, qu'ils ne conversaient pa% méme
avee ceux qui falsifiaient la vérité (1). »

Néanmoins, un tel principe aurait eu bientot anéanti I'Eglise,
en la réduisant aux individus qui la composaient, si la vérité,
i laquelle ils devaient rendre témoignage , n'etit pas été quelque
chose de défini, de formel et d’indépendant d'eux. Les chré-
ticns étaient tenus de défendre et de transmettre la foi quiils
avaient recue, et ils I'avaient recue des pasteurs de I'Eglise.
D'un auire coté, le devoir de ces pasteurs était de veiller sur
cette foi traditionnelle, et de la définir. Il n'est pas néeessaire
de revenir sur le terrain qui a été si souvent exploré dans ces
derniéres années. Saint Irénée met ce sujet sous nos yeux dans

(1) Euseb., Hist., IV, 14, v. 20.



— 337 —
son récit sur saint Polyearpe, réeit dont nous avons déja cité
une partie, et nous pouvons nous borner 1a. « Polycarpe, dit-il
en écrivant contre les Gnostiques, que nous avons vu dans
notre jeunesse, a toujours enseigné les lecons qu'il avait recues
des Apotres, que I'Eglise nous a transmises, et qui sont seules
vraies. Toutes les Eglises de I'Asie témoignént de ees vérités,
ainsi que les successeurs de Polyearpe jusqu'a nos jours. Poly-
carpe est un témoin de la vérité plus sur et plus digne de
confiance que Valentin, Marcion ou leurs disciples pervers. Il
se trouvait & Rome au temps d’Anicet, et convertit & I'Eglise de
Dieu un grand nombre d’hérétiques, dont on a parlé plus haut,
en leur préchant qu'il avait recu des Apotres cette seule et

unique vérité qui avait été transmise par I'iglise (1). »

(1) Contr. Her., iii, 3, § 4. Tout ce morceau, soit dit en passant, fournit
une réponse A ce qui a été quelquefois avancé, que dans les Péres, tradition
évangélique et tradition apostolique signifiaient proprement, non pasla Tradition
comme on I'entend aujourd’hui, mais bien les Evangiles et les Epitres. Au con-
traire, saint Irénée, qui parle ici de la tradition selon le sens qu’on luiattribue
communément, s’exprime ainsi : « Traditio qua est ab Apostolis; » « Neque
Scripturis neque Traditioni consentire ;» « Traditio Apostolorum ;» To xapuyua
@y &mosTédwy xai Thv mapkdoswy ¥y amo T@y &mostblwy Txpxdosty eilhgpet.
i« Apostolicam Ecclesi@ Traditionem ;» « Veterem Apostolorum Traditionem.»

éodoret dit que le mot fzotéxog était employé, xara iy Zmosroluehy Txpi-
ﬂom. Her. 1V, 12. Saint Basile établit un contraste entre ti éx g é770490u
Wasralizg el Ta ¢x Tig TaY AmoaTélwy mapadiszus. De Sp. S., § 66. Et ensuite
I'parle de cre v7ig fzomvzloTou ypxgpis, clte T6y amostodixay napadiszwy, §77.
Origéne ‘parle d'un dogme, olirs mapadidépevoy Imd Tav &mosTiday, obre dupar-
vipesoy mou Téiv ypxpdv. Tom. in Matth., X111, 1. Voyez aussi, t. IV, p. 696,
et de Princ. praf. 2, et Eusébe, Histor., v. 23. Nous lisons aussi dans saint
nathase (de Synod. 21, fin.) : « La Tradition et I'enseignement apostoliques
i sont admis par tous. » Un peu plus loin, il parle de croire conformément ,
7 ebayyederd xai xmootodexfi wapxdésct. » 23, init. . ov mapidosts signifie doc-
rine et non pas livres, car le grec serait =7 ebayyedued xai ©f &mosrodwed ol il
tait question des Epitres et des Evangiles. (Ainsi parle encore saint Léon,
Secundum evangelicam aposlolicamque doctrinam. » Ep. 124, 1.) Puis il fait
yoonymes % edayyshin wapidocs, el # éxxdnsixaTiey napxdoats. » Cf. cont.
poll., I, 22, avec Ad Adelph. 2, init. Néandre parle de méme de deux Tra-
itions apostoliques appelées doctrinale et ecclésiastique, Eccles. histor., t. II,
. 333 de la traduction. Le Moyne considére 1a Tradition Apostolique de saint
ippolyte, comme signifiant une doctrine distincte de celle de I'Ecriture, ainsi
ue l'entend saint Irénée. Var. Sacr., p. 1062. Voyez aussi Pearson, Vindic.
gnat., 1, 4, circ. fin. Saint Avgustin établit de méme une différence entre la




— 358 —

Cette doctrine et cette pratique n'étaient pas celle d'une école
seulement , qui pouvait ignorer la philosophie. Les Péres
d’Alexandrie, d'un esprit si cultivé, que I'on dit si redevables &
la science du Paganisme, ne montrérent eertainement ni res-
peet ni reconnaissance envers celle que l'on disait les avoir
instruits, mais ils maintinrent la <upré|ualic de la tradition catho-
lique. Clément dit de ccux qui préchent I'hérésie (1), quils
pervertissent I'Eeriture, et quiils essaient d'ouyrir la porte du
ciel avee une fausse le, ne levant pas, comme lui et les siens
le voile & l'aide de la tradition de Jésus-Christ, mais percant le
mur de I'Eglise etse faisant les mystagogues de fausses croyanecs
«ear, continue-t-il, il suffit de quelques mots pour prouver
quiils ont formé leurs assemblées humaines plus tard que
I'Eglise catholique ; » et « par le fait seul de la préexistence de
I'Eglise, qui est le centre de la vérité, il est trés-clair que ees
dernicres hérésies, ainsi que les autres qui ont paru depuis, sont
des contrefacons et des inventions nouvelles (2). » « Lorsque les
Marcionites, les Valentiniens et leurs pareils en appellent aux
livres apocryphes, » observe Origéne, «ils disent : Le Christ est
dans le désert; et quand ils en appellent & I'Ecriture canonique,
ils disent : Voyez, il est dans les chambres ; mais nous ne devons
pas nous scparer de cette tradition primitive ecclésiastique , ni
croire autre chose que ce queles Eglises de Dieu nous ont trans-
mis par succession. » On rapporte de lui que dans sa jeunesse

Tradition et les écrits apostoliques. De Bapt. contr. Don., ii, 7, v. 23. Il
appelle le baptéme des enfants une Tradition apostolique. De Peccat. Mer..
1. 26. Saint Cyprien parle, non-seulement du vin, mais du mélange du Calice
dans la sainte Eucharistie, comme « d'une vérité évangélique et d'une tradition
du Seigneur.» Epit. 63. D'un autre cbté, quelquefois la phrase est presque
synonyme avec la sainte Ecriture, E. g. « La Tradition apostolique enseigne,
le bienheureux Pierre dit, etc.. et par les écrits de Paul, etc.» Athan. ad
Adelph., 6. Suicer renvoie & Grégoire de Nysse, de Virg., XI Cyril. in Is.,
Lxvi, 5. Balsamon, ad Can., vi. Nic., 2. Cyprien, épit. 74, etc. Un contro- |
versiste moderne a aussi invoqué ces mémes passages, ainsi qu'un ou deux
autres, pour expliquer une phrase de saint Anathase, cont. Apoll., I, 22. Cet
écrivain a compris que ces passages s'entendaient de la Tradition; la maniére
dont il présente cela ne mérite pas ici plus d’attention.

(1) Ed. Potter, p. 897.

(2) Ibid., p. 899.




4%

— 359 —

il n'avait jamais pu se décider & assister aux priéres d’un héré-
tique qui demeurait chez sa protectrice, & cause de 'abomina-
tion de sa doctrine, « observant en eela, ajoute Eusébe, la régle
de I'glise. » De son eoté, Eusébe, quelque peu satisfaisante
que soit sa théologie, ne pouvait se départir de cette régle fon-
damentale ; il parle toujours des propagateurs des erreurs
gnostiques, les principaux hérétiques de son temps (du moins
avant l'apparition de I'Arianisme), en termes qui expriment la
plus grande horreur et le plus profond dégont.

Les écoles d’Afrique, de Syrie et d’Asie nous fournissent
d'autres témoignages. A Carthage, Tertullien défendit avee
énergie le principe dogmatique , méme aprés avoir abandonné
ccluide la tradition. Les Péres del’Asie mineure, qui excommu-
niérent Noét, récitérent le Symbole et ajoutérent : « Nous dé-
clarons ce que nous avons appris. » Les Péres d’Antioche, qui
déposcrent Paul de Samosate, eonsignérent par écrit les articles
de foi d’apres I'Eeriture, «articles ((ue nous avons recus, disent-
ils, dés le commencement, et que nous avons eus, par tradition
et en dépot, jusqu’a ce jour, dans la sainte et catholique Eglise,
par voie de succession, tels qu'ils ont été préchés par les bien-
heureux Apotres, qui furent témoins oculaires et ministres
du Verbe (1). »

Il est aussi clair, ou méme plus clair encore, que les Chrétiens
des premiers si¢eles anathématisaient aussi bien les fausses dé-
duetions des articles de foi, cest-a-dire leurs développements,
que les artieles de foi eux-mémes quand ils étaient erronés; car
|la raison quiils donnaient communément pour user de I'ana-
|théme , c’est que la doetrine qu'ils repoussaient était ¢étrange
[et alarmante. Il suit de la que la vérité, qui était opposée a la
doctrine condamnée, leur avait aussi été inconnue jusqua cet
instant ; c’est ce que démontrent eneore leur perplexité momen-
tanée et leur difficulté pour découvrir I'hérésic dans certains cas
particuliers. « Qui n’a jamais jusqu'ici entendu pareille chose,

(1) Clem., Strom., vii, 17. Orig., in Math., Com. Ser., 46. Euseb., Hist., VI, 2,
fin. Epiph., her. 57, p. 480. Routh, t. 11, p. 468.



— 360 —

disait saint Athanase en parlant de I'hérésic d’Apollinaire ; quj
I'a préchée et qui I'a entendue? La loi de Dicu nous viendra
Sion, et la Parole du Scigneur, de Jérusalem. Mais d’ou eet
doctrine est-clle venue? quel enfer a-t-clle entrainé¢ apre
elle (1) ? » Les Péres du concile de Nicée se bouchérent le
oreilles ; saint Irénée, comme il est mentionné plus haut, di
que si saint Polyearpe eit entendu les blasphémes des Gnos
tiques il se serait bouché les oreilles, en déplorant le temps dan:
lequel Dieu F'avait fait vivre. Ils anathématisaient une doctriney
non parce qu'elle était ancienne, mais parce qu'elle était nou-
velle. I’anathéme ent été tout-a-fait ineflicace, si 'on navait p
I'étendre aux propositions non anathématisées désle commen:
cement; car cette nouveauté et cette originalité d'apparition sor
la véritable marque caractéristique de I'hérésie.

2. Exposons le principe dogmatique, qui a de la force : Lg
vérité existe done; clle est une; U'erreur religieuse est en elle
méme d'une nature immorale ; ceux qui la soutiennent se ren
dent coupables en agissant de la sorte, & moins qu'ils ne le fassen
involontairement; 1'on doit la redouter; la recherche de la véri
n'est pas une affaire de curiosité ; I'atteindre ne doit pas pro
duire I'excitation d'une découverte; notre esprit est inférieur &
la vérité, et non au-dessus d’elle, et il est tenu, non pas de fai
sur elle de longs commentaires, mais de la vénérer ; la vérité
Ferreur sont placées devant nous pour éprouver nos. curs|
notre choix est un tirage redoutable des lots sur lesquels sonl
inserits notre salut ou notre condamnation; «avant toutes choses
il est nécessaire d'avoir la foi catholique ; » « celui qui veut étrd
sauvé doit croire ainsi, et non autrement;» «si vous demande
i étre éclairds, et élevez votre voix pour obtenir l'intelligencet
si vous courez aprcs la vérité comme apres argent, si vous
recherchez comme un trésor eaché, alors vous comprendre
la crainte du Seigneur, et vous obtiendrez la connaissane
de Dicu. »

Exposons maintenant le principe des philosophies et

(1) Ad Epict., 2.



— 361 —

érésies, qui n'est que faiblesse : La vérité et Ferreur en religion
1e sont quune affaire d'opinion ; une doctrine est aussi bonne
wune autre; le Maitre de I'univers ne prétend pas que nous
yons obligés d’acquérir la vérité; il n’y a pas de vérité ; nous
sommes pas plus agréables & Dieu en croyant ceei qu'en
royant cela; personne n'est responsable de ses opinions; les
pinions sont une affaire de nécessité ou d'aceident; il suffit de
roire sincérement ce que nous professons; notre mérite consiste
chercher et non & posséder ; notre devoir est de suivre ce qui
us semble vrai, sans nous inquiéter que ce soit la vérité ou
n; il peut y avoir un avantage a découvrir la vérité , mais il
'y a pas de mal & ne pas y réussir; nous avons le pouvoir de
rendre ct de laisser 1a nos opinions, selon notre bon plaisir ;
a foi est sculement du ressort de l'intclligence, et non pas de
elui du ceeur; nous pouvons avee sécurité nous en rapporter &
us-mémes en matiére de foi, et nous n'avons pas besoin
‘autre guide.

Deux opinions se présentent ; chacune delles peut étre abs-
activement vraie; ou bien encore, chacune peut renfermer
me doctrine délicate, large, vigoureuse, flesible, variée et
pansive; I'une est regardée comme une chose indifférente, et
lautre comme une affaire de vie ou de mort; l'une est saisie
r I'esprit, et lautre par le eceur. I est facile de voir celle qui
ccombera & I'autre. Tel fut le conflit du Christianisme avec le
ieux Paganisme, qui n’avait presque plus de vie quand le Chris-
lanisme apparut; avec les mystéres de I'Orient, qui fuyaient
et 1a comme des spectres affreux ; avec les Gnostiques, qui
aient que la science est toute dans tout , dédaignaient le
rand nombre, et appelaieat les catholiques des enfants dans
a vérité. Tel fut le conflit quil eut & soutenir avee les Néo-
latoniciens, littérateurs pédants, visionnaires ou courtisans ;
vec les Manichéens , qui faisaient profession de chercher la
érité par la raison, et non par la foi; avee les inconstants doc-
teurs de I'école d’Antioche; avec les Eusébiens, qui s'accom-
modaient au temps; avee les Ariens, changeant sans souci;

BisLiotu. mst. 6° ANNEE. I°" oUvR. 3¢



— 362 — "
enfin avee les fanatiques Montanistes et les austéres Novatien
qui haissaient la doctrine catholique sans aimer la leur. G
sectes n'avaient ni stabilité, ni consistance; elles renfermaie
cependant des éléments de vérité mélés a leurs erreurs; et
le Christianisme et ét¢ comme elles, il aurait pu se dissoud;
en elles. Mais il possédait cette puissance de vérité qui donna
4 ses enseignements une gravité, une rectitude, une cons
tance , une sévérité et une foree que ces sectes n'avaient pas. |
ne pouvait donner au mal le nom de bien, ni au bien le noj
de mal, paree qu'il établissait une différence entre eux; il 1f
pouvait pas se jouer de ce qui était si solennel, ni se sépa
de ee qui était si solide. Par suite, dans cette collision, |
Christianisme mit en picees ses amagonistcs, et s'empara
leurs dépouilles.

C'est le méme esprit, sous une autre forme, qui a fait I
martyrs. La confession de la foi était, dans la pratique, ce qu
la méthode dogmatique ¢tait dans I'enseignement. Chacun
offrit, sous un aspect différent, le méme principe de vie, disti
guant la foi déployée en lui des philosophies du monde dt
coté, et des religions du monde de 'autre. Les sectes paienn
et les hérésies dont fait mention Ihistoire du Christianisni
furent dissipées par le souffle de Fopinion qui les avait formées
le Paganisme trembla et expira & la simple vue de I'épée d
perséeutions qu'il avait dégainée. L'intelligence et la force fure
employées I'une et lautre pour éprouver I'euvre de Dieu g
celle de T'homme. Elles prévalurent avee la dernicre; mais
entre les mains de Dieu, elles ne furent que des instrumel
pour faire triompher son ceuvre. « Personne, dit saint luctit

n'a eru Socrate au point de mourir pour la docmm quiil ava
enseignée. » « Jamais on n’a vu personne endurer la mort pou
témoigner de sa foi en l'existence du soleil (1). » Le Christianis
est arrivé a ses proportions en tirant aliment et reméde de tou
ce qui I'approchait, et néanmoins en conservant son type 0
ginal par sa connaissance et son amour de c¢ qui avait é1é réyi

(1) Justin, Apoll., ii, 10, Tryph. 121.



ne fois pour toutes; il ne pouvait par conséquent étre le pro-
uit d'une imagination particuliére.

Il est des c¢erivains qui regardent les premiers siéeles de
Fglise comme un temps ot les opinions étaient libres, et la
nscience , exempte de l'obligation ou de la tentation de rece-
joir de confiance ce qui n'avait pas été prouvé. Ils se fondent,
pparemment , sur ce que I'époque des grandes déeisions théo-
ogiques ne date que du quatriéme sicele. Cest ce que M. Guizot
rait vouloir dire quand il avanee que le Christianisme , « dans
premiers si¢cles, était une croyance, un sentiment, une
viction individuelle (1) ; » que « la société ehrétienne parait
ir ¢té, a cette époque, une simple assoeiation d’hommes ,
mimes des mémes sentiments, et professant la méme foi. » « Les
remiers chrétiens, continue-t-il, s'assemblaient pour jouir des
mes ¢motions ct des mémes convictions religicuses; ear on
peut trouver quil y eut alors aueun systéme de doetrine
abli, aucune forme de discipline ou de lois, ni aucun corps
¢ magistrats (2). » Que prétend M. Guizot en disant que le
iristianisme n’avait pas de magistrats dans les premiers si¢cles?
Mais, de quelque maniére que ce soit, lors méme que les
hoses auraient exist¢ comme le prétend M. Guizot, il n’établit
proprement, dans ses assertions, aucune distinction entre un
rincipe et ses développements. Il est vrai que le principe
logmatique s’est développé dans les conciles avee le eours du
emps; mais ce fut dans toutes les parties de la chrétienté un
principe actif , et qui méme fut tout d’abord absolu. Cela prouve
d'une manicre convaincante que la vérité était une; qu'elle était
un don d'en haut, un dépot saeré et un bien inestimable ; que
lon devait la révérer, la garder, la protéger et la transmettre;
que son absence était une privation ¢énorme, et sa perte, un
malheur indicible. Tout cela s'accorde parfaitemeut avee la per-
plexité et I'ignorance ol Fon était dans certains cas pour savoir
ce qui ¢tait la vérité, la maniére dont on déeiderait les questions

(1) Lecons sur la Civil. Europ.
(2) Ibid.



— 364 —

douteuses, ou quelles étaient les limites de la révélation. Les
conciles et les papes sont les gardiens et les instruments du prin-
cipe dogmatique, mais ilsne sont pas eux-mémes le prineipe; ils
présupposent le prineipe ; ils sont poussés & agir quand on
invoque le principe ; mais, avant qu'ils n‘occupassent leur place
légitime, le principe pouvait agir et exercer une puissanee|
reconnue dans le mouvement du corps chrétien.

L’exemple de la conscience, qui nous a déja servi comme
éclaircissement, peut.encore ici nous venir en aide. La conscience |
est & I'histoire d'un individu ce qu’était le principc dogmatique
& T'histoire du Christianisme. Dans I'un et T'autre cas, on voit
se former, par degrés, une puissance qui dirige en vertu d'un
principe. La voix naturelle de la conseience a bien plus de puis- |
sance pour établir et pour sanctionner un principe de morale
que pour déterminer avee sucees ee qu'il faut faire dans certains
cas particuliers. Elle agit comme un messager d’en haut, et
nous dit qu'il y a bien et mal, et qu'il faut suivre le bien; mais
elle recoit des impulsions varices , suivant la différence des per-|
sonnes, et cest pour cela qu'elle tombe dans I'erreur. Elle
prend T'erreur pour la vérité, et néanmoins nous croyons que
dans toutes les circonstances, méme dans celles ot la conscienee
a ¢été mal formée, si Fon obéissait scrupuleusement & sa voix,
elle séclairerait par degrés, se simplifierait ct se perfection=
nerait de facon , que si les esprits étaient honnétes, ils finiraient,
quoiqu’en partant d'un point différent, par arriver & unc seule
et méme vérité. Ce n’est pas & dire qu'il y et une incertitude
aussi grande que celle-la dans I'état de connaissance des pre-
miers siceles; car il est bien manifeste que dans la primitive
Eglise, les Péres exercaient plutot les fonctions de pasteurs que |
celles de doeteurs : c’était le siéele des martyrs, I'époque de
Iaction, et non celle de la pensée. Les docteurs vinrent aprés
les martyrs, de méme que la lumiére et la paix suivent notre
soumission & la voix de la conscience. Cependant, 1Tiglise était
enracinée dans ses principes avant mé me que sa doctrine eut |
recu tout son développement.

Nous pouvons néanmoins accorder & M. Guizot qu'au com-




— 565 —

mencement du Christianisme les principes ne furent ni si bien
compris, ni maniés avee autant de soin qu’ils le furent dans la
suite. Dans les premiers siécles de I'Eglise, nous voyons des
traces de conflit et de variations dans les éléments de la théo-
logie; ces ¢léments étaient en voie de eombinaison, mais ils
avaient besoin d'étre coordonnés et arrangés avant que 'on put
s'en servir avec préeision comme d’un tout. Dans mille exemples
de peu d'importance , les traités des premiers Péres nous
prouvent les nombreuses découvertes que Lesprit de 'Eglise
faisait dans le trésor de la vérité, découvertes réelles, mais
incomplétes ou irréguliéres. De plus, les doctrines mémes des
hérétiques sont les indices et les anticipations de la pensée de
PEglise. De méme que le premier pas pour établir un point de
doctrine est de le soulever et de le discuter, nous pouvons
considérer les hérésies de chaque siécle, comme la mesure de
Iétat intellectuel de PEglise & ces diverses époques, et de la
marche de sa théologie; elles nous indiquent dans quelle voie
se dirigeait le courant, et I'abondance avec laquelle il coulait.

Ainsi saint Clément peut étre appelé le représentant de I'élé-
ment éclectique, et Tertullien eelui de élément dogmatique.
Peut-étre que saint Clément alla trop loin dans ses applications
4 la philosophie, et que Tertullien affirma avec trop d'exa-
gération I'immutabilité du symbole. De plus, on trouve dans
Tertullien méme les deux principes opposés du dogme et du dé-
veloppement, quoiqu’il les présente un peu amalgamés I'un avee
autre, et quil ait une tendance plus prononcée pour le prin-
cipe dogmatique. Quoique les Montanistes fissent profession de
négliger la doctrine, néanmoins ¢'est surtout dans les livres
montanisteg de Tertullien que se trouvent ses plus fortes asser-
tions sur I'immutabilité du symbole; ct son exagération a ce
sujet est non-seulement en harmonie avee le tempérament sé-
vére et ardent de cet éerivain, mais encore avec laustérité et
Iapreté générale de sa seete. D'un autre eoté , la véritable base
du Montanisme est un développement, non, il est vrai, de
doctrine , mais bien de diseipline et de conduite. On dit que
son fondateur se donna pour l'esprit consolateur qui avait été



— 366 —

promis, et par lequel I'Eglisc devait étre rendue parfaite. [l
prépara des prophétes pour étre les organes de la nouvelle
révélation, et appela les catholiques terrestres ou charnels.
Tertullien reconnait distinetement méme la marche du dévelop-
pement dans un de ses ouvrages montanistes. Aprés avoir men-
tionné un usage sur lequel la nouvelle révélation dont il parlait
demandait une dérogation, il continue : « Puisque l'infirmité
humaine ne pouvait pas saisir toutes choses d’un seul coup,
cest pour cela que le Scigneur a envoyé le Paraclet, afin que
la discipline put étre graduellement établie, régularisée et
conduite & sa perfection par I'Esprit saint, le Vieaire du Sei-
gneur. Jai encore bien des choses 4 vous apprendre, disait
Jésus-Christ & ses apotres, mais vous..., ete. Que signifie cette
distribution du Paraclet, si ce n’est que la discipline est en-
seignée , les Eeritures expliquées, l'intelligence réformée et les
amdliorations effectuées ? Chaque chose subit les vicissitudes de
I'dge, et ne vient qu'en son temps. Bref, il y a temps pour tout,
dit T'Ecelésiaste. Contemplez la nature, qui se développe gra-
duellement jusqu'a ce qu'elle ait porté ses fruits. D’abord, nous
avons unc graine qui pousse une tige; la tige, a son tour,
forme un arbrisscau ; ensuite, les branches et les feuillages de
ce dernier grandissent , se fortifient , et deviennent ce que nous
entendons par un arbre développé ; le bouton se gonfle alors;
bientot il en éelot une fleur, qui elle-méme fait place & un fruit.
Celui-ci, pendant un certain temps, reste informe, et n'est,
pour ainsi dire, que I'élément du fruit, jusqua ee que, arri-
vant par degrés & son temps, il murisse et devienne d'une
saveur douce et agréable. Clest le méme Dieu qui est I'auteur
de la vertu et de la nature ; la vertu fut done aussi, gut dabord
et dans son principe , unc nature sous I'empire de la crainte de
Dieu; de cet état, par le moyen de la Loi et des Prophétes,
clle a passé & Tenfance ; puis, & I'aide de I'Evangile, elle est
arrivée A la jeunesse; et enfin, eclle atteint aujourd’hui I'dge
mur par le développement que lui donne le Paraclet (1). »

{1) Dé Virg. Vel, L.




— 567 —

- Ce n'est pas seulement dans un principe ou une doctrine,
ais bien dans son systéme tout entier, que le Montanisme fut
ne antlmpﬂuon remarquable ou un présage des développe-
ents qui eommencérent hientdt a se manifester dans I'Eglise,
woiqu’ils n'aient été¢ complétés que plusieurs si¢eles plus tard.
jous venons de voir dans la personne de Tertullien un exemple
rigoureux maintien de la foi primitive,, en méme temps que
dmission de ses développements, au moins dans son rituel.
plupart des autres particularités des Montanistes étaient éga-
bment catholiques dans leur principe, soit en fait, soit par
nticipation : ainsi leurs jeunes rigoureux, leurs visions, leur
oommandatmn du eélibat et du mart)re leur mépris des
liens de ce monde, leur discipline pénitentiaire et leur centre
unité. Les décisions doctrinales et les eoutumes eeelésiastiques
umoyen age sont le véritable accomplissement de ces tenta-
ves opinidtres et infructueuses pour aceélérer le développe-
ient de 1'Eglise. La faveur momentanée que le pape Vietor
edorda A cette secte, est une preuve de sa ressemblance exté-
gure avee Uorthodoxie. Les eélébres saintes Perpétue et Féli-
¢, qui souflrirent le martyre en Afnque, au commencement
-tronsume si¢ele, présentérent, du moins dans leurs Actes,
genre particulier de religion qui dégénéra bientot en hérésie,
que, quelques années plus tard, I'Eglise le repoussa de son
- Les Domtistes nous ont offcrt un excmp]e semblable. Il<

p 1en: « Vineent de Lerms, dit Gll)bon, en rapportant les
arques de Tillemont sur cette ressemblance, a expliqué
jourquoi les Donatistes bruleront éternellement avee les de-
ons dans I'enfer, tandis que saint Cyprien regnera dans le ciel
veo J ésus-Christ (1). » Et sa raison est facile a saisir : cest que,
joute Tillemont, « comme saint Augustin I'a dit souvent, les
Jonatistes ont rompu le lien de la paix et de la charité avee les
tres Eglises, tandis que saint Cyprien'a conservé avee le plus
rand soin (2). »

1
(1) Hist., t. 111, p. 312.
[ 2) Mém. Ecel., t, V1, p. 83.



— 508 —

Tels sont les matériaux informes, ainsi qu'on peut les
ler, que I'Eglise, par le moyen de Ia continuité et de la fern
de ses principes, a eu le pouvoir de convertir & son pro
usage, soit qu'elle les ait trouvés dans des Peres particuliers
étaient dans son giron, soit qu'elle les ait rencontrés chez
hérétiques qui lui étaient étrangers. Elle seule est parvenu
rejeter ainsi le mal sans sacrifier le bien, et & tenir réunies ¢
choses qui dans toutes les autres éeoles étaient incompatibl
L’on trouve dans la théologic inspirée de saint Jean, les expr
sions dont se servaient les Gnostiques et les Platoniciens.
écrivains Unitairiens attribuent aux Platoniciens la doctrine
la divinité du Seigneur, et Gibbon attribue aux Gnostig
lidée de I'lnearnation. Les Gnostiques paraissent aussi les p
miers qui aient exercé d'une maniére systématique lintelligen
sur les maticres de la foi; et le terme de « Gnostique, » a
employé par saint Clément pour désigner son ehrétien pa
Quoiquil existat des Ascétes dés le commencement, ecpen
lidée d'unc religion plus relevée que le christianisme de
masse, fut d’abord mise en avant d'une maniére sensible
les Gnostiques, les Montanistes, les Novatiens et les Maniché
Tandis que les prophétes des Montanistes figuraient 4 ava
fes Docteurs de I'Eglise, leur inspiration, son infaillil)iliu%
leurs révélations, ses développements, T'hérésiarque Mont
n'était lui-méme qu'une grossiére anticipation de saint Fra
d’Assise. Nous découvrons aussi, dans Novat, une aspiration
la nature & ces élections de grices, telles qu'on les voit
saint Benoit et saint Bruno. Ainsi encore, Sabellius échoua
ses efforts pour expliquer le mystére de la Sainte-Trinité;
doctrine devient une hérésie; la grace ne voulait pas ¢
contrainte ; le cours de la pensée ne pouvait pas étre foreé
Ia fin cette doctrine recut son développement complet dans
véritable Unitairianisme de saint Augustin.

La doctrine s'infiltre aussi, en quelque sorte, a travers |
esprits, en commencant par les théologiens d'une autorité in
ricure dans I'Eglise, jusqua ce quelle arvive a étre énony
par ses Docteurs. Origéne, Tertullien, Euscbe méme et




— 369 —

gerivains de I'école d’Antioche, ont fourni les matériaux dont
les Péres se sont servis pour écrire leurs commentaires ou leurs
traités. Saint Grégoire de Nazianze et saint Basile ont formulé
les principes théologiques d’Origéne; saint Hilaire et saint Am-
broise sont I'un et l'autre redevables & ce méme grand écrivain
de leurs interprétations de I'Eeriture ; saint Ambroise a tiré
d'Eusébe son commentaire sur saint Lue, et de Philon, quel-
ques-uns de ses traités; saint Cyprien appelle Tertullien son
maitre. On peut découvrir dans les phrases les plus polies de
saint Léon des traces des traités presque hérétiques de Tertul-
lien. L’école ' Antioche, en dépit de sa teinte d’hérésie, a formé
le génie de saint Chrysostome; et les évangiles apoeryphes ont
fourni beaucoup & la dévotion et & I'édification des fidéles ca-
tholiques (1).

Les méditations profondes auxquelles les Péres paraissent
gétre livrés sur les points de doctrine, les débats, la turbulence
et les lucides définitions des conciles, aussi bien que I'indéeision
des papes, toutes ces choses nous présentent, de diverses
‘manicres, au moins quand nous les considérons réunies, des
parties et des indications du méme procédé de développement.
La théologic de I'Eglise n'est pas une combinaison, faite au
hasard, d’opinions diverses, mais le travail actif et patient d'une
doctrine qui sort de nombreux matériaux. La conduite des
papes, des conciles et des Péres montre Iemploi lent, pénible
et inquiet d'éléments nouveaux dans la formation du corps de
doctrines que nous possédons. Saint Athanase, saint Augustin
et saint Léon se font remarquer par la répétition in terminis de
leurs propositions théologiques; on a observé au contraire de
Tertullien, que ses ouvrages « indiquent une fécondité d’esprit
peu eommune, en ce que bien rarement il se répéte ou revient
& des pensées favorites, ainsi qu'il arrive {fréquemment, méme
au grand saint Augustin (2). »

Nous voyons ici la différence qu'il y a entre l'originalité d’es-

(1) Galland, t. IT1, p. 673, note 3.

(2) Voyez la Préface de la trad. anglaise de Tertull. (Oxford), ol la trempe
de son esprit est admirablement dépeinte.



prit, le talent et la vocation d'un Docteur de I'Eglise; les saints.
Péres dont nous venons de parler apportaient la plus grande
attention & ce qu'ils enseignaient; ils s'attachaient de plus en
plus 4 leur sujet, examinaient sous ses différentes faces, sassu-
raient quil ne renfermait pas de contradictions, et pcsaiem'
séparément les expressions dont ils se servaient. Si done, cn
certains cas, ils furent laissés dans I'ignorance, la "cncnuon
de Docteurs qui vint ensuite compléta leur travail ; car la pensée
continua sa marche infatiguable et inquiéte. Saint Grégoire de
Nysse compléte les investigations de saint Athanase ; saint Léon
confirme les assertions polémiques de saint Cyrille. Saint Cleé-
ment peut admettre un purgatoire, et néanmoins étre enclin |
considérer toute peine comme expiatoire; saint Cyprien peut
croire & l'état insanetifi¢ des hérétiques, et, dans sa doctrine,
refuser d’admettre leur baptéme ; saint Hippolyte peut croire a
Fexistence personnelle du Verbe de toute éternité, et néanmoins.
parler confusémentde sa filiation éternelle; le concile d': \ntioche
peut répudier le mot consubstanticl (homoousion), et celui de
Nicée T'imposer; saint Hilaire peut croire au purgatoire, et
cependant le renvoyer au jour du jugement; saint Athanase t
les autres Péres peuvent traiter la doctrine de I'Incarnatio
de Notre Seigneur avee une exactitude presque surnaturelle,

en méme temps faire entendre, autant qu'on peut s'en rapport
aux mots, qu'il était sujet & lignorance dans I'état de son-hum
nité. Le symbole de saint Athanase peut admettre Péelaircisses
ment tiré de I'union de Fame et du corps, etles Péres qui viennent
aprés lui, ne pas Fapprouver ; saint Augustin peut d'abord s "npi
poser & 'emploi de la force en matiére de religion, puis cmmq
I'approuver. Les premicres liturgies peuvent lmfcl'm( r des
pricres pour les fidéles déeédés, dans lesquelles la sainte Vierge
et les martyrs sont indistinctement placés au méme rang que les
chrétiens imparfaits dont les péehés n’étaient pas encore expiésy
et dans les temps po:téricure on a pu conserver ce qui ¢tait
exact, et suppléer & ee qui ¢tait défectueux dans ces liturgies.
Aristote a pu étre repoussé par certains Péres de la primitive
Eglise, et fournir, dans la suite, la phraséologie dLs'dLﬁmllon{




théologiques. Enfin, pour passer & un autre sujet, saint Isidore
et d’autres Péres ont pu prendre ombrage de la décoration des
églises, et saint Paulin avec sainte IIéléne pousser & les orner.

Iy aen vérité dans I'Evangile une certaine vertu et une cer-
taine grice qui change la qualité des doctrines, des opinions, des
usages, des actions et des caractéres personnels qui lui sont in-
corporés ; cctte vertu rend justes et agréables & son divin auteur
les choses qui auparavant étaient ou contraires a la vérité, ou
n'en étaient tout au plus que les ombres. Cest la le second prin-
cipe dont jai parlé plus haut, et que jai appelé Ie principe
sacramentel. « Nous savons que nous venons de Dieu, et que
tout le monde est sous 'empire de la faiblesse, » voila I'énoncia-
tion du principe ; ou bien encore, tirons-la de la déclaration de
Yapotre des Gentils : « Si quelque homme appartient & Jésus-
Christ, il devient une nouvelle ercature ; les choses anciennes
ont passé; voici que tout se renouvelle. » Ainsi les rites exté-
rieurs, qui, par eux-mémes, sont sans mérite, perdent sous
I'Evangile leur caractére propre, et deviennent des Sacrements.
La circoncision, comme le dit saint Paul, est charnelle, et
est arrivée 4 sa fin, tandis que le baptéme doit durer toujours,
‘comme ayant ¢té greffé sur un systéme qui est la grice et la
vérité. Le méme saint Paul, établissant ailleurs un paralléle,
met en contraste « la coupe du Seigneur, et la coupe des dé-
‘mons, » afin de montrer, que pour a\'oir part a I'une ou a I'autre,
il faut communiquer avee la source & laquelle elles puisent; il
‘ajoute ensuite que « nous avons tous été faits pour participer a
un méme esprit. » Il dit encore que personne n'est justifié par
les ceuvres de la Loi; puis il fait entendre, et saint Jacques le
déclare aussi, que les chrétiens sont justifiés par les ceuvres de
I'Esprit. Plus loin, il met en contraste les exercices de T'intelli-
gence chez les paiens et chez les chrétiens. « Cependant, dit-il,
aprés avoir condamné la sagesse des paiens, nous parlons le
langage de la sagesse parmi ceux qui sont parfaits, mais ce n'est
pas celui de la sagesse de ce monde; » il est clair que nous
n'avons pas besoin de chercher ailleurs que dans les éerits de
I'Apotre, pour trouver une éloquence plus chaleureuse, une




— 372 —
manicre de raisonner plus précise, et une exposition de prmcxpes
plus soignée.

De méme, quand les exorcistes Juifs essayérent « d'invoquer
le nom du Seigneur Jésus sur eeux qui étaient possédés des
malins esprits, » le démon avoua qu'il ne les connaissait pas, et
leur fit un mal eorporel. D'un autre ¢oté, ce qui les avait poussés
a ces essais, ¢tait, dans la personne de saint Paul, un exemple
étonnant ou le type du principe que je mets en lumicre. « Dieu
faisait des miracles particuliers par le ministére de Paul, de
sorte que l'on faisait toucher & son corps des mouchoirs et des
tabliers de personnes malades, et aussitot la maladie les quittait,
et le démon cessait de les posséder. » La grice qui lui avait éé
donnée pouvait se communiquer et se répandre; c¢'était une
influence comme celle que 'enthousiasme, les usages et les prin-
cipes moraux, les gouts, la science, peuvent exercer dans un
ordre différent.

Des exemples paralléles de Fopération de ee principe se pré-
sentent dans I'histoire de I'Eglise aussitot que les apotres lui
eurent été enlevés. Saint Paul blame les distinetions établies
dans les viandes et les boissons ; il blime l'observation du sab-
bat, des jours de féte, des ordonnances de la Loi, et le culte
des anges. Cependant, dés que la perséeution eut cessé, et dés
I'instant ot ils le purent, les chrétiens observérent rigoureuse-
ment les jevines établis, vénérérent les anges, ainsi que nous 'ap-
prend saint Justin (1), et rétablirent I'observation du Dimanche.

De méme encore, Celse objecte que les chrétiens ne « sup-
portaient la vue ni des temples, ni des autels, ni des statues; »
Porphyre leur reproche « de blamer les rites du culte, les vie-
times et I'encens que I'on offrait aux dieux; » et le controver-

siste paien demande, dans Minutius, « pourquoi les chréticns
n‘ont ni temples, ni aulel~ ni images ostensibles, ni sacrifices ?»
Cependant, d'aprés Tertullicn, il est évident que les chrétiens
avaient des autels, des sacrifices et des prétres; ils avaient aussi
des dglises, comme cela est surabondamment prouvé par le

(1) Voir plus loin pages 394-395.




R -

émoignage d'Eusébe, qui, pendant la perséeution de Dioclétien,
| vu « renverser les maisons de la priere; » le fait est aussi
rouvé par l'histoire de saint Grégoire le Thaumaturge et par
laint Clément (1). De plus, saint Justin et Minutius parlent du
igne de la croix en termes de respect tout & fait en désaccord
vee la doctrine qui enseigne que I'on ne peut pas vénérer les
mblémes extérieurs de la religion. Tertullien parle des chré-
liens qui faisaient le signe de la croix dans toutes leurs entre-
brises, soit quiils sortissent, qu'ils prissent leurs repas, ou se
yrassent au sommeil. Dans la vie de Constantin, par Eusébe,
image de la croix occupe une place trés-apparente ; 'empereur
avit dans le ciel, et se convertit; il la placa sur ses étendards;
Il la porta & la main quand il se fit élever une statue. Toutes les
ois que la croix fut déployée dans les batailles, il remporta la
ictoire. Il désigna cinquante hommes pour la porter; il la fit
graver sur les armes de ses soldats; et Licinius redoutait sa
puissance. Peu aprés, Julien accusait les chrétiens d'adorer le
pois de la croix, quoiquils refusassent d’adorer les anciles.
une époque postérieure, on introduisit le culte des images(2).
Le principe de distinction, d’aprés lequel les pratiques furent
ieuses chez les chrétiens et superstiticuses chez les paiens, se
rouve dans certains passages de Tertullien, de Lactance et
¢ divers Péres, ot il est parlé des malins esprits placés en em-
uscade sous les statues paiennes. Origéne le fait aussi entendre
juand, aprés avoir dit que PEeriture « défend si expressément
es temples, les autels et les images, » que les chrétiens sont
«préts a endurer la mort, si cela est nécessaire, plutot que de
ouiller, par aucune transgression de ce genre, la notion qu'ils
ot tous de Dieu, » il donne pour raison « qu’ils doivent, autant
fjue possible , ne pas tomber dans I'erreur, que les images sont
les dicux. » Saint Augustin, en répondant & Porphyre, est plus

(t) Orig. c. Cels., vii, 63 viii, 17. (Voir not. Bened. in loc.) August., Ep.
02, 16. Minut. F., 40 et 32. Tertull., de Orat. fin. ad Uxor., i, fin. Eusébe,
dist., viii, 2. Clem., Strom., vii, 6, p. 846.

(2)Tertull. de Cor., 3; Just. Apoll., i, $5; Minut.F., 29; Julien ap. Cyr. vI,
b. 194, Spanh.

Bisriotn. mst. 6° aANNEE. [*° ouvR. S



=T

explicite encore : « Ceux, dit-il, qui connaissent bien I'Ancien ¢
le Nouveau Testament, ne blament pas, dans la religion paiennd
I'érection des temples , ni Vinstitution des prétres, mais se
ment d'avoir consacré les temples et les prétres aux idoles ¢
aux démons.... La vraie religion condamne, dans les supersti
tions des paiens, non pas précisément les sacrifices, puisque l¢
saints de lantiquité sacrifiaient au vrai Dieu, mais les sacrified
offerts aux faux dieux (1). » Il répond au Manichéen Fnustus
« Nous avons quelque ehose de commun avee les paiens, ma
notre but est différent (2). » Saint Jérome, en réfutant les oh
jeetions de Vigilance sur les eierges et sur I'huile, dit : « Pare
qu’autrefois nous avons adoré les idoles, est-ce une raison g
doive nous empécher d'adorer Dieu, de peur de paraitre Iy
rendre des honneurs semblables & ceux qui étaient rendus a
idoles, et qui alors étaient détestables? Cest de la méme ma
niére que nous honorons les martyrs, et c'est pour cela que
honneur doit étre permis (). » :
Dés les premiers temps, ecux qui furent appelés au gouve
nement de I'Eglise, pleins de confiance dans la puissance d
Christianisme pour résister a I'infection du mal, et pour appro
prier & I'usage du culte évangélique les objets et les apana
du culte du démon, sentaient aussi que ces usages venaient
dans leur origine, d'une révélation primitive et d’un instinet d
la nature , quoiqu'ils eussent été corrompus. Convaincus quii
devaient inventer ce dont ils avaient besoin, s'ils ne se servai
pas de ce quils trouvaient, et d'ailleurs, ayant avec eux I
archétypes de ee dont le Paganisme n’avait que les ombres, l¢
Pasteurs de I'Eglise étaient disposés, aussitot que l'occasion s
présenterait,  adopter, & sanetionner ou i imiter les coutume,
et les rites populaires, aussi bien que la philosophie des classej
instruites de la société. Saint Grégoire le Thaumaturge donn
le premier exemple de cette maniére dagir, qui soit consigné

N

(1) Epp. 102, 18.

(2) Contr. Faust., 20,23,

(3) Lact., ii, 18, 16; Tertull., Sput. 12; Orig., ¢. Cels., vii, 64-66. Aug
Ep 102, 18; Contr. Faust., xx, 23. Hieron. ¢. Vigil., S.



— 375 —

| fut 'apotre de Pont, dont les habitants paraissent étre re-
mbés dans le paganisme au temps de Pline. Voici comment
hint Grégoire de Nysse rapporte I'une des méthodes employées
ar saint Grégoire le Thaumaturge pour gouverner une popu-
ition opiniatre dans ses erreurs : « En revenant de la ville,
lit-il, et en visitant ses environs, il s'occupait d'aceroitre la
évotion du peuple en instituant partout de joyeuses fétes en
honneur de ceux qui étaient morts pour la foi. Les corps des
artyrs étaient disséminés en divers licux, et au jour anniver-
laire de leur mort, le peuple s'assemblait, se livrait a la joie, et
aisait des fétes en leur honneur. Cela prouve, en vérité, la
rande sagesse du Saint.... ; car, s'apercevant que des popula-
ons enjouées et ignorantes étaient retenues dans les erreurs
le T'idolatrie par des agréments sensuels, et voulant, a quelque
brix que ce fit, leur assurer ce qqui était de la premiére impor-
ance, & savoir, qu'elles se tournassent vers Dieu et laissassent
eurs vaines idoles, il leur permit de se réjouir et de se conso-
er auprés des tombeaux des saints martyrs, comme si leur
onduite devait, avec le temps, éprouver un changement spon-
lané , et comme si la foi devait les conduire a plus de gravité et
| une régularité de meeurs plus sévére. Heureux résultat qui
t obtenu sur ces populations, chez qui les réjouissances chan-
rent la satisfaction des sens en douceurs spirituelles (1). » I
1y a pas de raison pour supposer que la concession dont on
ivient de parler passt les bornes d’une féte innocente, quoique
rossiére; car il est digne de remarque que la méme raison,
icest-a-dire le besoin des jours de fétes pour la multitude, est
assignée par Origéne , maitre de saint Grégoire, pour expliquer
linstitution du Dimanche, de la féte de Paques et de celle de la
Pentecote, ce qui n’a jamais été regardé comme illicite. Il est
arrivé, en outre, que par cette indulgente politique, les peuples
Ise sont dépouillés de leurs grossiéres habitudes, heureux ré-
isultat qui n'aurait pu étre la conséquence d’'une concession cri-
iminclle.

(1) Vit. Thaum., ¢. 27,



— 376 —

L’exemple donné par saint Grégoire dans un temps de persd
cution fut suivi avee empressement quand arriva le moment d!
la paix. Dans le cours du quatriéme siéele, deux mouvement|
ou développements s'opérérent sur toute I'étendue de la chré|
tienté , avec une rapidité qui caractérise I'Eglise : 'un était ased
tique, et I'autre rituel ou cérémoniel. Eusébe (1) nous dit d
différentes maniéres que I'empereur Constantin, pour recon
mander la nouvelle religion aux paiens, y introduisit les orne
ments extérieurs qug ecux-ci avaient accoutumés dans la le
Il n'est pas nécessaire d'aborder un sujet que les éerivain
protestants ont eu soin de rendre familier 4 la plupart d'entr
nous. L'usage des temples, les églises dédices & des saints parti|
culiers, et ornées de branches d'arbres dans certaines occasions
encens, les lampes, les cierges, les offrandes votives faite
pour la guérison d’'une maladie, I'cau bénite, les asiles,
jours de fetes et les quatre-temps, l'usage des calendriers, le
processions et la bénédiction des ehamps, les habits sacerdod
taux, la tonsure, la bague de mariage, l'usage de se tournel
vers I'Orient , eelui des images 4 une époque postéricure, peu
étre méme le chant de U'Eglise et le Kyrie eleison (2), sont
choses d'origine paienne, sanctifiées par I'adoption de I'Eglise
Le huiti¢me livre de I'ouvrage de Théodoret Contre les Ge
tils , qui est « sur les Martyrs, » traite le sujet d'une maniére s
étendue, que nous devons nous contenter d’'un exemple ded
éclaircissements qu’il apporte pour expliquer le principe d’apres
lequel agissait saint Grégoire le Thaumaturge. « Le temps qui
détruit tout, dit-il en parlant des martyrs, a conservé leut
gloire incorruptible; car, de méme que les nobles ames de
vainqueurs parcourent les cieux, et se mélent aux eheeurs des
esprits, de méme leurs corps ne sont pas enfermés dans des
tombeaux isolés, mais les grandes et les petites villes se les son!
partagés ; ils sont appelés les sauveurs et les médecins des ames
et des corps, honorés comme les proteeteurs et les gardiens des

oAl
des

(1) V. Const. , iii, I, IV, 23, etc.
(2) D'aprés le Dr E. D. Clarke, Voyages, vol. I, p. 352.



— 377 —

cités, et I'on recourt, aupres du Seigneur de tous, a leur in-
tervention, par laquelle on obtient les dons célestes. Quoique
le corps soit partagé, la grace demeure indivisible, et un de
ses fragments a autant de vertu que le corps entier des martyrs
dont les parties n'ont pas été dispersées; car la griace, qui est
féconde, distribue les dons en mesurant sa munificence sur la
foi de ceux qui viennent les prier.

» Cependant cela ne vous persuade méme pas de céléhrer
leur Dieu; vous riez, vous vous moquez des honneurs qu’on
leur rend, et vous considérez comme une souillure d’approcher
de leurs tombeaux. Mais, quoique tous les hommes se moquent
des martyrs, les Grees, du moins, ne devraient décemment
pas se plaindre, eux qui offrent des libations et des expiations,
eux qui ont des héros, des demi-dieux et des hommes déifics.
Quoique Hercule ne soit qu'un homme, et qu’il ait été foreé de
servir Eurysthée, ils lui batissent des temples, lui élévent des
autels, offrent des sacrifices et célébrent des fétes en son hon-
neur ; et non-seulement les Spartiates et les Athéniens, mais
encore toute la Gréee, ainsi que la plus grande partie de
I'Europe. »

Puis, aprés avoir parcouru I'histoire d'un grand nombre de
divinités paiennes, et avoir rattaché & ladoctrine des philosophes
sur les grands hommes, aux monuments des rois et des empe-
reurs, toutes les choses dont ces édifices portent témoignage,
et qui sont bien au-dessous de la grandeur des martyrs, il
continue : « Nous venons au temple des martyrs, non pas une
fois, ni deux, ni cinq par an, mais nous eélébrons souvent
leurs fétes ; fréquemment, et méme journellement, nous chan-
tons des hymnes a leur Dieu. Ceux qui jouissent d’'une bonne
santé en demandent la conservation, et ceux qui sont atteints
de quelque maladie prient pour étre délivrés de leurs souf-
frances. Ceux qui n’ont pas d'enfants prient pour en avoir; les
femmes stériles , pour devenir méres, et les hommes qui
jouissent des bénédictions de Dieu, pour les conserver. Ceux
aussi qui partent pour un pays étranger demandent aux saints
de les guider et de les accompagner dans leur voyage ; ceux qui



— 378 —

en sont retournds sains et saufs reconnaissent cette faveur; ils ne
s'adressent pas aux saints comme a des dieux, mais ils les sup-
plient comme les amis de Dieu, et réclament leur intereession.
Les ex-voto offerts par les voyageurs témoignent ouvertement
qu’ils ont obtenu ce qu'ils demandaient, et que les saints ont
pris soin d'eux. Les uns leur offrent F'image des yeux, ceux-la
celle des pieds, ceux-ci celle des mains; quelques personnes
leur apportent de I'or, d'autres de largent; leur Dieu aceepte
méme les plus minimes oblations, car il mesure la grandeur du
présent sur les dispositions de celui qui l'offre.... Les philo-
sophes et les orateurs sont délaissés dans I'oubli; les rois et les
grands capitaines sont inconnus, méme de nom, de la plupart
des hommes ; mais les noms des martyrs sont plus familiers aux
chrétiens que ceux des personnes qui leur sont les plus chéres.
Is se font un point d'honneur de donner ces noms a leurs
enfants en vue de leur obtenir par la salut et protection.... De
plus, les demeures sacrées de ces soi-disant dieux ont été si
bien détruites, quiil n'en reste pas méme la trace ; la forme de |
leurs autels est inconnue aux hommes de cette génération ,
tandis que leurs matériaux ont été consacrés & devenir les |
chasses des martyrs. Le Seigneur a mis ceux qui sont morts.
pour lui & la place de vos dieux; il s'est débarrassé des derniers, |
et les honneurs des temples paiens ont été transférés a d'autres
possesseurs. Au licu de vos pandies, de vos diasies, de vos
dionysiaques et de vos autres fétes, nous avons les fétes de
Pierre, de Paul, de Thomas, de Sergius, de Marcel, de
Léonece , de Pantaléon, d’Antoine, de Maurice et des autres
martyrs. Au lieu de I'ancienne procession, et de I'indécence de
paroles et d'actions familiére aux paiens, nous célébrons des
fétes modestes , sans intempéranee, sans orgies et sans rires
bruyants ; nous chantons des hymnes divins, nous ¢coutons de
picux discours, et nous offrons des priéres qui sont accompa-
gnées de saintes larmes. » Voila I'exposé des « Preuves du
Christianisme » qu'un évéque du cinquicme siéele offrait aux
fidéles pour les convertir.

L'adoption des images eut lieu plus tard encore, et rencontra,




—

e opposition plus vive en Occident qu'en Orient. Cet usage
es images est fondé sur le grand principe que je mets cn
umiére; et, de méme que jai donné des extraits de Théodoret,
mour prouver les développements du quatriéme et du einquiéme
siécle, je citerai maintenant saint Jean Damaseéne pour la dé-
ense des développements postérieurs qui eurent lieu dans le
itieme sicele :

« Quant aux passages allégués par vous, disait-il i ses adver-
aires, ils ne condanment pas le culte rendu & nos images, mais
elui des Grees, qui en faisaient des dicux. Parce que I'usage
les Grees était absurde, ce n'est pas une raison d’abolir le notre,
jui est si pieux. Les enchanteurs et les sorciers font des eonju-
ations, de méme que I'glise le fait pour ses catéchumenes;
ais ceux—la invoquent les dunons, tandis que 1'Eglise invoque
Dieu contre les démons. Les Grees consacrent des images aux
émons, et les appellent des dieux, tandis que nous en consa-
rons au vrai Dieu incarné, aux serviteurs et aux amis de Dieu,
jui chassent les démons (1). » Il ajoute : « De méme que les
aints Péres ont renversé les temples et les reliquaires des dé-
mons pour élever a leur place des reliquaires au nom des saints
qui nous rendons un culte, de méme aussi ils ont détruit les
mages des démons pour les remplacer par celles de Jésus-
brist, de la Mére de Dieu et des Saints. Sous l'ancienne
iance, Israél n'élevait pas de temples sous I'invocation des
mines, etn'instituait pas de fétes pour honorer leur mémoire;

iction ; la mort était un chatiment, et par suite un sujet de
amentation ; un cadavre était regardé comme une chose im-
Ire, ainsi que celui qui le touchait ; mais aujourd’hui que la
ivinité s'est unie 4 notre nature, pareille 4 un reméde qui
la vie et qui sauve, elle I'a glorifiée et I'a rendue incor-
ptible. Par suite, la mort des Saints se change en une féte ;
leur éléve des temples et I'on peint leurs images....; car
image est un triomphe et une manifestation, un monument

(1) De Imag., 1, 24.



— 380 —

qui rappelle le souvenir de la vietoire de ceux qui se sor
conduits noblement et avee grandeur d'ame, aussi bien quel
honte des démons qui ont été défaits et l'enversés (1). » 11 pour
suit encore : « Si vous prohibez les images 4 cause de la Loi
vous devrez bientot observer le sabbat et vous faire circoncire
car la Loi recommande ces choses comme indispensables; d|
plus, vous devrez observer toute la Loi, et ne pas célébrer
hors de Jérusalem, la féte de Paques. Mais sachez que, si voul
observez lancnenne Loi, Jésus-Christ ne vous a profité erl
rien.... Arriére done cette doctrine; ear quiconque d'entr
vous est justifi¢ selon la Loi, a perdu la grice. »

Il est tout a fait conforme & la teneur de ces observations d
faire remarquer, ou d’admettre, que des superstitions réellef
se sont quelquefois glissées dans quelques parties de I'Eglise}
par suite de ses rapports avee les paiens; ees superstition{
furent admises ou presque admises malgré la résistance géné{
rale des autorités ecclésiastiques, & cause de la ressemblane
qui existe entre les rites paiens et certaines parties du rituel d¢
I'Eglise. De méme que la philosophie eorrompit, & une époque
ses théologiens, ainsi les superstitions du Paganisme corrom$
pirent ses fidéles; de méme que les plus spirituels se sont laiss
envelopper dans les réseaux de I'hérésie, ainsi les ignorants ¢
laissérent corrompre par la superstition. Nous voyons saint Jear
Chrysostome s'¢lever avec véhémence contre les usages super-
stitieux que les Juifs et les Gentils introduisaient parmi les chré
tiens d’Antioche et de Constantinople. « Que dirons-nous |
demande-t-il dans un endroit, des amulettes et des clochette
suspendues aux mains, des tissus d’écarlate et autres cho:
d'une extréme folie, quand on ne devrait entourer I'enfant qug

¢ la protection de la croix? Mais aujourd’hui on méprise ¢¢
qui a converti le monde entier, ec qui a caus¢ une blessure
mortelle au démon, et renversé toute sa puissanee, tandis qu
I'on confie la sureté des enfants & des fils, a des tissus et aut
amulettes de ce genre. » Aprés avoir mentionné d'autres su

(1) ii, IL



— 381 —

perstitions, il continue : « Que pareilles choses se passent main-
tenant chez les Grees, cela n'est pas étonnant; mais que de
telles inconvenances puissent prévaloir parmi eeux qui adorent
la eroix, qui participent & des mystéres ineffables, et qui pro-
fessent une grande pureté de meeurs, voild ee quon ne saurait
trop déplorer (1). » De méme saint Augustin supprime les
fétes appelées agapes, qui avaient été permiscs aux chrétiens
d’Afrique, dans les premiers temps de leur conversion. « Il
est temps, dit-il, pour des hommes qui osent s'avouer chrétiens,
de commencer & vivre eonformément & la volonté de Jésus-
Christ, et de rejeter, maintenant qu'ils sont chrétiens, ce quon
leur a sculement accordé pour qu'ils pussent le devenir. » Le
peuple s’appuyait sur I'exemple de I'église du Vatican, a Rome,
ou ces sortes de fétes avaient licu tous les jours; et saint Au-
gustin lui répondait : « Jai entendu dire quon I'a souvent
défendu ; mais ce lieu est éloigné de la demeure de I'évéque
(le palais de Latran), et d'ailleurs, dans une si vaste cité, il y a
un grand nomdre de personnes charnelles, et surtout d’étran-
gers, qui y affluent tous les jours (2). » Ainsi il est certainement
possible que le sentiment de la puissance sanetifiante du Chris-
tianisme ait agi comme une tentation au péché, soit de ruse, soit
de violence, comme si I'état de grace détruisait la culpabilité
de certains actes, ou que la {in justifit les moyens.

Dire que la distribution des graces a ét¢ confiée a I'Eglisc,
cest ¢noncer en d'autres termes le principe que nous esquis-
sons. Car si elle a pu transformer les eérémonies paienncs en
rites et en usages spirituels, quest-ce autre chose que d’étre en
possession d'un trésor, et d’'exereer un pouvoir illimité sur son
emploi? De la viennent les variations nombreuses et les change-
ments que présentent depuis le commencement du Christia-
nisme , les moyens Sacramentels dont sest servie I'Eglise.
Tandis que les Eglises de I'Orient et de I'Afrique baptisaient
les hérétiques quand ils se réconciliaient, I'Eglise de Rome,

(1) Hom. xii, in Cor. I, trad. d'0Oxf.
(2) Fleury, Hist., xx, II, trad. d’Oxford.



— 382 —

ainsi que I'Eglise eatholique I'a fait depuis, maintenait que I'im-
position des mains était suffisante, si la forme avait été exacte-
ment observée dans leur premier baptéme. La cérémonie de
I'imposition des mains fut employée dans diverses circonstances,
avee une signification distincte : dans 'admission des catéchu-
ménes, dans la réconciliation des hérétiques, dans la Confirma-
tion, 'Ordination ct la Bénédiction. L'Eglise d'Orient semblait
croire que la consécration des éléments dans le Baptéme et
I'Eucharistie reposait sur la priére invocatoire. Les Latins la
placaient dans la réeitation des paroles instituées pour le sacre-
ment. Le Baptéme fut quelquefois administré par immersion,
et quelquefois en versant I'eau sur la téte. Le Baptéme des
enfants n'était pas obligatoire comme il I'a été depuis. Les en-
fants, méme ceux a la mamelle, étaient admis au sacrement de
I'Eucharistic dans I'Eglise d’Afrique, et dans les autres Eglises
de T'Occident, ecomme aujourd’hui encore chez les Grees. Les
espéees du pain et du vin étaient quelquefois administrées 'une
sans l'autre. L'huile fut employée & différents usages, dans la
guérison des malades, ou comme dans le rite de I'Extréme-
Onction. La Confession et la Pénitence furent d'abord pu-
bliques, et ensuite privées, comme aujourd’hui dans I'Eglise
de Rome. La dispense des ceuvres ou des périodes de pénitence
avait une signification différente suivant les circonstances. De
méme le signe de la eroix fut un des premiers instruments de
grice ; nous avons eu ensuite les époques de sanetification, les
saints licux et les pélerinages, I'eau bénite, les priéres ou autres
pratiques preserites, les vétements, comme le scapulaire; puis,
le rosaire et le crucifix. Et dans quelque sage intention, sans
doute, comme celle de montrer la puissance de I'Eglise dans la
distribution de la grice divine, ainsi que la spiritualité et la
perfection de la Présence Eucharistique, la communion sous
Pespéee du vin a été interdite & tous les fidcles, excepté au
prétre qui offre la sainte Eucharistic.

Dans P'esquisse qui préeéde jai tracé 'affermissement gradué
de la doetrine et des rites dans 'Eglise chrétienne, et j'ai déerit
les principes dapres lesquels ee travail a été dirigé.




— 383 —

1. Les principes Dogmatique et Sacramentel ont, en consé-
quence, ¢té traités dans cette Seetion, tandis que les autres
avaient été préeisés dans celle qui préeéde : ainsi l'interprétatfon
mystique de I'Eeriture , et la substitution de Ia foi 4 la raison,
comme principes de conduite.

2. La continuité de ces divers prineipes jusqu’a nos jours, ct
la vigueur de leur opération, sont deux garanties distinetes que
les conclusions théologiques qui en ont été tirées, sont, d’aprés
la promesse divine, de véritables développements et non des
corruptions de la révélation.

3. De plus, sl est vrai que les principes de I Eglise actuclle
soient les mémes que ceux de la primitive I glise, alors, quelles
que soient les variations de croyance entre les deux époques,
I'Eglise primitive s'accorde, en réalit¢, plus quelle ne différe
avee I'Lglise de ces dermers temps, car les principes sont
garants des doctrines. Par suite, ceux qui affirment que le
systéme moderne de I'Eglise romaine est une corruption de la
théologie primitive , sont obligés de signaler quelle différence
de principes existe entre 'une et I'autre; ils doivent prouver,
par exemple, que le droit du jugement privé ¢tait admis dans
la primitive Eglise, et quiils’est perdu dans I Eglise de nos jours;
ou bien encore, que I'Eglise moderne raisonne , tandis que
IEglise primitive ne se guidait que par la foi.

4. Sur ce point, je ne ferai que la remarque suivante. On
ne peut révoquer en doute que I'horreur de I'hérésie, la loi de
Pobéissance implicite & lautorité ecclésiastique, et la doetrine
de la vertu mystique de I'unité¢, aient été aussi fortes et aussi
actives dans I'Eglise du temps de saint Ignace et de saint Cyprien,
que dans I'Eglise du si¢ele ot véeurent saint Charles et saint
Pie V, quoi que I'on pense sur la théologie particuli¢re ensei-
gnée dans son sein al'une ou l'autre de ces époques. Nous avons
maintenant sous les yeux leffet de ces principes dans 'exemple
de I'Eglise moderne; ils ont complétement réussi 4 empécher,
durant trois centsans, toute innovation sur la doctrine du coneile
de Trente. Avons-nous quelque raison de douter que le méme
respeet pour ces principes ait produit les mémes résultats dans



— 384 —

les trois siceles qui ont précédé le concile de Trente, ou toute
autre période antérieure? QU était done I'oceasion de corruption
dans les trois eents ans qui ont séparé saint Ignace de saint Au-
gustin? Ou dans la période qui s’est écoulée entre saint Béde et
saint Pierre Damien? Ou encore dans celles qui séparent saint
Irénée et saint Léon, saint,Cyprien et saint Grégoire-le-Grand,
saint Athanase et saint Jean Damaseéne? La tradition de dix-
huit siécles devient ainsi une chaine formée d'un nombre indé-
fini de licns se croisantles uns les autres, et chaque année qui
arrive, est garantie dans des degrés différents de force par cha-
cune de celles qui I'a préeédée.

5. De plus, les diverses hérésies qui ont surgi a des époques
différentes, ont toutes, sous un rapport ou l'autre , violé¢ les
principes a4 T'aide desquels 'glise a grandi, et qu'elle conserve
encore. Ainsi les écoles Arienne et Nestorienne ont repoussé la
méthode allégorique dinterpréter les Saintes-Eeritures ; les
Gnostiques et les Eunomiens voulaient substituer la science a
lafoi; c'est ce que firent aussi les Manichéens, comme saint
Augustin le déclare au commencement de son ouvrage de Uti-
litate credendi. La Régle Dogmatique, du moins en ce qui
touche son caractére traditionnel , était rejetée, comme Tertul-
lien nous I'apprend, par toutes les seetes, qui revendiquaient le
droit de juger pour elles-mémes d'aprés les Saintes-Eeritures.
Le Principe Sacramentel était, épso facto, violé par tous ceux
qui se séparaient de U'Eglise; il était nié par le Manichéen
Faustus, quand il argumentait contre le eérémonial catholique;
par Vigilanee, dans son opposition aux reliques, et enfin par les
Ieonoclastes. De méme , le mépris du mystére, le manque de
révérence, de dévotion, de sainteté, sont d’autres marques de
Pesprit hérétique. On sait de combien de maniéres le Protestan-
tisme a renversé les principes de la théologie catholique.

6. En outre, ces principes de développements catholiques
sont eux-mémes susceptibles de développement, et en fait ils se
sont développés, ainsi que nous I'avons suggéré plus haut, bien
que ce ne soit pas au préjudice de identité manifeste qu'ils ont
toujours eue. Par exemple, le Principe Dogmatique implique




— 385 — :

a philosophie , ainsi qu'on peut l'appeler, de la manifestatioz
ntellectuelle des mystéres, et le principe de infaillibilité. I
st clair, en outre, que des écrivains comme saint Thomas et
uarcz parlaient avee plus de préeision sur la foi et la raison
w'Origéne ou Eusébe. De méme, pour l'assertion du Prinecipe
acramentel, nous aurons recours non pas a saint Grégoire le
haumaturge qui s’y est conformé , mais & saint Augustin ou &
aint Jean Damasecne.
7. Enfin, on pouvait attendre que les principes catholiques
e développeraient plus tard que les doctrines catholiques,
omme étant plus profondément placés dans Iesprit, et comme
tant leurs suppositions plutét que leurs professions objectives.
‘est ce qui est arrivé. La controverse protestante a seulement
oulé ou roule encore sur I'un ou P'autre des principes de Catho-
icité; et jusqu’a ce jour la régle d'nterprétation de I'Eeriture |
a doctrine de I'inspiration , la relation de la foi & la raison, la
esponsabilité morale, le jugement privé, la grace inhérente,
siége de Pinfaillibilité, sont des questions qui restent, je
uppose , plus ou moins sans étre développées ou, du moins,
ns étre définies par I'Eglise.

BisLiotn. Hist. 6° AxNEE. [°° OUVR. 33



CHAPITRE SEPTIEME.

-

APPLICATION DE LA QUATRIEME MARQUE DE FIDELITE DANS UN
DEVELOPPEMENT.

Nous avons avanceé précédemment, ecomme un quatriém
argument en faveur de la fidélité des développements morauf
ou politiques,, qu'il faut que la doctrine d’ot ils sont découlg
présente, dans les premicres phases de son histoire, les trace
des opinions et des pratiques auxquelles elle a abouti. Suppe
sant done que les doctrines et les pratiques appelées catholiq
soient des développements vrais et légitimes, et non des corry
tions, nous pouvons nous attendre & en trouver des traces danf
les premiers si¢cles. Voiei comment je congois la chose :
documents de ces temps sont rares, & la vérité, et nous avo
peu de moyens de préciser quelle était la vie quotidienne
chrétiens d'alors ; nous connaissons peu les pensées , les pricre
les méditations et les discours des premiers disciples de Jésu
Christ, &4 une époque o ces développements n’étaient ni
connus, ni dament classés dans le systéme théologique; il para
néanmoins, 4 en juger d’aprés le peu que nous possédons, qu
T'atmosphére de I'Eglise était, en quelque sorte, chargée tou,
d'abord de ces développements, et qu'elle s'en est dégagée d
temps en temps, d'une maniére ou d’une autre, en divers lieux
et a l'aide de différentes personnes, selon que I'occasion 1
demandait, attestant ainsi qu'elle possédait un vaste corps d
pensées qui devaient un jour revétir une forme et prendr
place dans son systéme.



— 387 —

§ 1.

Reésurrection et Reliques.

Comme exemple prineipal de ee que jaurais a dire, jappel-
lerai I'attention sur un principe earactéristique du Christia-
nisme, qui peut ¢tre pour ainsi dire considéré comme une
modification ou une application du grand Principe Sacramentel
sur lequel jai insisté en dernier lieu; je veux parler de la ma-
niére dont le Christianisme envisage la Matiére, en tant qu'elle
est susceptible de grace, ou en tant que capable d'union avee
la Personne divine et son influence. Ce principe, comme nous
le verrons, se manifesta avee force dans le premier siécle du
Christianisme, en méme temps qu’il se développa de diverses
manicres, et eela surtout i cause de la doctrine diamétrale-
ment opposée des éeoles et des religions de ee temps. L’appa-
rition de ce principe & cette ¢poque primitive devient aussi un
exemple a I'appui d'une assertion souvent mise en avant dans
la eontroverse : que la profession et les développements d'une
doctrine sont en harmonie avec les besoins des temps, et que
le silence gardé & une ccrtaine époque sur cette méme doctrine
prouve, non pas quon ne la croyait pas, mais qu'elle n’était
pas mise en question.

- Le Christianisme commenca par considérer la Matiére comme
une eréation de Dieu, et comme « trés-bonne» en elle-méme.
Il enseigna que la Matiére, aussi bien que I'Esprit, avait été
corrompue par la chute d’Adam, et il songea a sa réhabilitation.
Il enseigna que le Trés-Haut s'était lui-méme uni & une portion
de eette masse eorrompue, afin de la sanctifier. Il enseigna que
Dieu, comme premier fruit de son dessein, avait purifié de
tout péché cette méme portion de maticre a laquelle sa Per-
sonne divine s’était unie, et qu'il avait prise dans le sein d'une
Vierge, quil avait remplie de abondance de son Esprit. Le
Christianisme enseigna, en outre, que, durant son séjour sur
la terre, I'lomme-Dieu a été sujet & toutes les infirmités natu-



— 388 —

relles & 'homme, et qu'il a souflert tous les maux dont la chia
est héritiere. Il enseigna que le Trés-Haut, revétu de eett
chair, est mort sur la croix, et que son sang a une vertu expi
toire;; de plus, quil est ressuscité dans cette chair, quil I
transportée avee lui dans le ciel, et que jamais il ne se séparer.
de ce corps, glorifi¢ et déifi¢ en lui. La résurrection des cory
des saints de Dieu, et leur glorification future avee Lui, sont un
premiére conséquence de ces imposantes doctrines. Vienner
ensuite,, comme autres conséquences, la sainteté des reliques |
la présence réelle dans I'Eucharistie, le mérite de la virginité
et enfin, les prérogatives de Marie, mére de Dieu. Par la naturd
du sujet, toutes ces doctrines se développérent plus ou moins |
quoiqu’a des degrés bien différents, dans le laps de temps quf
précéda le concile de Nicée.

Tous ees développements furent Fobjet du scandale ou de
mépris des philosophes, des prétres et de la populace
I'époque. Au milieu de variétés d'opinions qu'il n’est pas néeesy
saire de rapporter, les écoles de la Greéee et de FOrient avaien|
pour doctrine fondamentale que la Mati¢re est essentiellemen
mauvaise; qu'clle n’a pas été eréée par le Dicu supréme; quiell
est son éternelle ennemie; qu'elle est la souree de toute soutly
lure, et qu'clle est irréformable. Telle était la doctrine ded
Platoniciens , des Gnostiques et des Manichéens. Ainsi, pared
que saint Jean a éerit que « tout esprit qui ne confesse pas que
Jésus-Christ est venu dans la chair est Pesprit de I'Antechrist, »}
les Gnostiques niérent obstinément I'lncarnation, prétendirent
que Jésus-Christ n'était qu'un fantome, ou qu'il était venu e
Jésus lors de son baptéme, et l'avait quitté & sa passion. Le
grand sujet de la prédication des Apotres et des Evangéli
était la résurrection de Jésus-Christ et celle de tous les hommes
aprés lui. Mais quand les philosophes d’Athénes entendirent
saint Paul, « quelques-uns se moquérent de eette doctrine, »
et d'autres la rejeterent avee mépris. La naissance du sein d'une
Vierge impliquait que non-seulement la Matiére n'est pas mau
vaise de sa nature, mais qu'elle peut se trouver dans tel éta
plus saint que tel autre. Saint Paul expliquait ccla en disan




— 389 —

que, quoique le mariage fiit bon, le c¢libat valait encore mieux.
Les Gnostiques, au contraire, regardant la mati¢re comme
absolument mauvaise, condamnaient unanimement le mariage
comme criminel, et, soit quils gardassent la continence ou
non, soit qu’ils s'abstinssent ou non de manger de la viande,
ils soutenaient que toutes les fonctions de notre nature animale
sont mauvaises et abominables.

«Périsse la pensée, disait Manés, que Notre Seigneur Jésus-
Christ est né dans le sein d'une femme. » « Il en est venu,
disait Marcion, mais sans la toucher et sans en rien prendre. »
« Il a passé par elle, mais il n’est pas venu delle, » disait un
autre sectaire. « C'est une absurdité d'affirmer, prétendait un
disciple de Bardesane, que cette chair ou nous sommes em-
prisonnés ressuseitera un jour; car clle est bien appelée un
fardeau, un tombeau et une chaine.» «Ils ont en exécration les
buchers pour bruler les morts, disait Ceecilius en parlant des
chrétiens, comme si les corps, quoique retirés des flammes,
ne se réduisaient pas en poussiére avee le temps, soit que les
bétes les dévorent, soit que la mer les engloutisse, soit que la
terre les recouvre, soit que la flamme les consume. » Conformé-
ment aux idées du vieux Paganisme, le vulgaire et les hommes
éclairés avaient en aversion les cadavres et les tombeaux; ils se
débarrassaient promptement des dépouilles mortelles, méme
de leurs amis, regardant leur présence comme une souillure,
et les cimetiéres leur inspiraient une terreur semblable a celle
quils produisent aujourd’hui sur les ignorants et les supersti-
ticux. On rapporte qu'Annibal, & son retour d'Italie en Afrique,
changea le licu de son débarquement pour s'éloigner d'un tom-
beau en ruines. « Pour cette calomnie, dit Apulée dans son
Apologie, puisse le dieu qui passe entre le ciel et Ienfer pré-
senter & tes yeux, 6 Emilien, toutes les horreurs de la nuit,
toutes Ies alarmes des lieux de sépulture, et toutes les terreurs
des tombeaux. » George de Cappadoce ne put pas faire une
raillerie plus amére contre les paiens d’Alexandrie que d'appeler
le temple de Sérapis un sépulere. Il en a été ainsi parmi les
Juifs; les rabbins ont enseigné que, méme les cadavres des



— 590 —

hommes vertueux, ne servent qua répandre I'infection et lp
souillure.» «Dans I'Ancienne Loi, dit saint Basile, les cadavres
étaient en abomination, mais les reliques des saints sont pré-
cieuses quand ils ont souffert la mort pour le Christ. 11 fut dit
anciennement aux prétres et aux Nazaréens : Si quelqu’un
touche un cadavre, il demeurera impur jusqu’au soir, et il lavera
son vétement; aujourd’hui, au contraire, si quelquun touche
les ossements d'un martyr, il participe & sa sainteté, & cause
de la grace qui réside «lans son corps (1). » De plus, le Chris-
tianisme enseigne le respect des corps méme des paiens. Le
soin des morts est un des €loges arrachés en leur faveur &
I'empereur Julien, ainsi que nous I'avons déja vu; et ils don-
nérent des exemples de ce soin pendant I'épidémie qui ravagea
IEmpire romain au temps de saint Cyprien. En parlant des
chrétiens de Carthage, Ponce disait : « Dans 'ardeur de leurs
ceuvres surabondantes, il font du bien & tous, et non pas seule-
ment a leurs fréres dans la foi. Ils font quelque chose de plus
que ce qui est rapporté¢ dans l'incomparable bienveillanee de
Tobie. Car les personnes tuées par ordre du roi et celles jetées:
dans les rues, que Tobie ensevelissait, étaient seulement de
sa famille (2). »

Mais & I'égard des corps des saints, ils montrérent une véné-
ration bien plus grande que ce respeet qu'ils avaient en général

pour les morts. Ils attribuaient une vertu aux tombeaux de
leurs martyrs; ils se faisaient un trésor deleur sang, deleurs osse-
ments et de leurs eendres, comme de quelque chose de surna-
turel. Quand saint Cyprien fut décapité, ses fréres apportérent des
serviettes pour les imbiber de son sang. Les Actes de saint Ignace,
qui fut exposé aux bétes dans Famphithéatre, nous rapportent:
« qu'il ne resta que la portion la plus solide des saintes reliques,

£

quelles furent transportées 4 Antioehe, déposées dans une toile, |
et léguées 4 cette sainte Eglise, comme un trésor inestimable, & l

(1) Act. Arch.,p. 85. Athan., c. Apoll. ii,3. — Adam. Dial. iii, init. Minut.,
Dial.1r. Apul., Apoll., p. 535. Kortholt. Cal., p. 63. Calmet, Dict., t. I1, p. 736.
Bas., in Ps. 113, 4.

(2) Yit. S, Cypr., 10.



— 391 —

cause de la grice qui était dans le martyr. » Les Juifs essayérent
de priver les chrétiens du corps de saint Polycarpe, « de peur
quiils ne se missent & I'adorer, aprés avoir quitté le Crucifié, »
disent les Actes de ce saint martyr ; « ignorant, continuent-ils,
que nous ne pouvons abandonner Jésus-Christ; » puis ils
ajoutent : « aprés avoir enlevé ses os qui nous sont plus chers
que les pierres précieuses, et qui sont plus épurés que I'or, nous
les avons déposés dans un lieu convenable ; et la, quand nous
pouvons nous réunir, le Seigneur nous fait la grace de célébrer
avee joic ct allégresse le jour anniversaire de son martyre. »
En Palestine, dans une circonstanee , les autorités impériales
firent exhumer les corps etles jetérent & la mer, «dans la crainte,
dit Eus¢ébe, que leur renommée venant & se répandre, il n'y
en cut qui les considérassent dans leurs sépuleres et leurs
monuments comme des dieux, et qui leur rendissent le culte
divin. » Julien I'Apostat, qui avait été chrétien, et qui connaissait
T'histoire du Christianisme , beaucoup mieux quun simple
infidéle ne pourrait la savoir, fait remonter la superstition, ainsi
qu’il I'appelle, au temps o vivait saint Jean, ¢’est-a-dire aus-
sitot qu’il y eut des martyrs & honorer; il reconnait que les
honneurs rendus aux martyrs datent de la méme époque que le
culte rendu a Notre Seigneur, et qu'il était aussi préeis et aussi
formel; il déclare de plus, que ces honneurs furent dabord
seerets, et différentes raisons autorisent & eroire qu’il en fut
ainsi. « Ni Paul, dit-il, ni Matthicu, ni Lue, ni Mare, ne furent
assez hardis pour donner & Jésus le nom de Dieu; mais honnéte
Jean s'étant apercu qu'un grand nombre de personnes avaient
été saisies de cette maladie dans plusieurs villes de la Gréee et
de ITtalie, et apprenant, je présume, que les tombeaux de
Pierre et de Paul étaient réellement honorés, quoiqu’en seeret ,
il fut le premier qui osit le lui donner. » « Qui peut se sentir
assez indigné de cette abomination? dit-il ailleurs; vous avez
rempli tous les licux de tombeaux et de monuments, quoiqu’il
ne vous ait été preserit nulle part de vous prosterner sur ces
tombeaux et de les honorer..... Si Jésus dit que ces sepuleres
sont remplis d'impuretés, pourquoi venez-vous y invoquer Dieu?»



— 392 —

Le Manichéen Faustus parle sur le méme ton. « Vous avez rem-
placé, dit-il & saint Augustin, les idoles des paicns par vos mar-
tyrs, que vous honorez (colités) en leur adressant les mémes
pricres (votis) (1).»

Une cireonstance digne d'étre observée, c'est que les ehré-
tiens, aussi bien que leurs adversaires, passérent des reliques
des martyrs & s'occuper de leurs personnes. Du moins Basilides,
qui fut le fondateur de Fune des sectes les plus impies des
Gnostiques, parle avea mépris de ces saints martyrs; il consi-
dére leurs souflrances comme la peine de péchés secrets, de
mauvais désirs ou de transgressions commises dans un autre
corps, etil les regarde seulement comme une marque de la
faveur divine, en ce qu'il leur était permis de les unir a la cause
de Jésus-Christ (2). D'un autre eoté, la doctrine de I'Eglise
enseignait que le martyre était méritoire; quiil y avait en lui une
certaine eflicacité surnaturelle, et que la grace de I'Unique Mé-
diateur communiquait au sang des saints une certaine puissanee
expiatoire. Le martyre remplacait le baptéme, quand le sacrement
n'avait pas ¢té administré. Il dispensait I'dme de toute attente
avant d'entrer dans la gloire, et il lui méritait dy étre admise
immédiatement. « Tous les erimes sont pardonnés en considé-
ration de eet acte, » dit Tertullien. La dignité et la puissance
des martyrs grandissent & mesure qu’ils approchent de plus
prés leur souverain juge. Saint Denys dit qu'ils régnent avee
Jésus-Christ; Origéne pense que «de méme que nous sommes
rachetés par le sang précicux de Jésus, ainsi il en est quelques-
uns qui sont rachetés par le sang précieux des martyrs. » Saint
Cyprien semble expliquer sa pensée quand il dit : « Nous
croyons que les mérites des martyrs ct les ceuvres des justes

seront trés-profitables auprés du souverain juge, » c'est-a-dire |

pour ccux qui ont péché, « quand, aprés la fin de cette vie et
de ee monde, le peuple de Jésus-Christ se trouvera devant son
juge. » Conformément & cette doctrine, on croyait que dans

(1) Act. Proconsul... Ruinart, Act. Mart., p. 22, 24. Euseb., Hist. viii, 6.
Julien, ap. Cyr.. p. 327, 335. Aug. contr. Faust., xx, 4.
(2) Clem., Strom. v, 12,




— 393 —
leur état de gloire, ils intercédaient en faveur de I'Eglise d'ici-
bas, et des personnes qu'ils avaient connues. Sainte Potamienne
d’'Alexandrie, qui vivait dans les premicres années du troisiéme
sicele, promit, au moment ot on I'enlevait pour I'exécution ,
d’obtenir, aprés sa mort, le salut de l'officier qui la conduisait ;
et, suivant Eusébe, elle lui apparut trois jours apreés, et lui pro-
phétisa que bientot il serait martyrisé. Sainte Théodosie, en
Palestine, vint trouver des confesseurs de la foi qui étaient
chargés de chaines, « pour les prier, ainsi qu'Eusébe nous
Papprend, de se souvenir d'elle, quand ils seraient en la pré-
sence de Dieu. » Tertullien, devenu Montaniste, nous ap-
prend , en protestant contre cette doctrine, qu'elle existait dans
I'Eglise (1).
§12%

Culte des Saints et des Anges.

Quelque peu connue que soit I'Eglise primitive d’Espagne,
elle nous fournit sur elle-méme un point de détail qui semble
étre un développement progressif de la doctrine de I'intercession
des saints. 11 existe des canons d'un concile d’Elvire, tenu trés-
peu de temps avant celui de Nicée, et qui représente par consé-
quent la doetrine du troisiéme si¢cle. Parmi ces eanons, se
trouve le suivant : «Il est ordonné quil ne doit pas y avoir de
tableaux dans les églises, de peur que I'on ne peigne sur les
murailles les objets de notre vénération ou de notre adora-
tion (2). » On regarde communément aujourd’hui ces paroles
comme déeisives contre l'usage des peintures dans les églises
d’Espagne de cette époque. Admettons-le ; admettons que toute
peinture fut défendue, non-seulement l'usage des images de
Notre Seigneur et des emblémes sacrés de I'Agnean et de la

(1) Tertull., Apol., fin. Euseb., Hist. v1, 42, Origen. ad Martyr., 50. Ruinard,
Act. Martyr., p. 122, 323.

(2) Placuit picturas in ecclesid esse non debere, ne, quod colitur aut ado-
ratur, in parietibus depingatur. Can. 36.



— 3% —

Colombe, mais aussi celui des peintures des saints et des anges.
I n’est pas loyal de restreindre le sens des mots, et I'on ne ren-
contre pas de controversiste qui veuille le faire; car ils avouent
tous que ces paroles désignent les images des saints. « Le eanon
du concile d'Elvire, tenu en Espagne vers le régne de Con-
stantin-le-Grand,, pour défendre les peintures dans I'Eglise, est
on ne peut plus clair(1)» dit Usher; il parle des « représentations
de Dieu, de Jésus-Christ, des anges et des saints(2). » Le concile
d’Elvire est trés-ancien, et trés-célébre, dit Taylor, en ce quiil
défend expressément de peindre sur les murailles les objets du
culte; cest done pour cela qu'il ne doit pas y avoir de pein-
tures dans les églises (5). » Il parle aussi des saints. Accordons,
cela hardiment. La conclusion & tirer de ce canon, ¢'est que
I'Eglise d'Espagne considérait les saints comme devant étre au
nombre des objets « de vénération ou d’adoration ; » car ¢'est de
ces objets-l1a qu'on défendait la représentation. Voici le véritable
but de cette prohibition : De peur que ce qui est en soi un objet
de culte (quod colitur) ne soit adoré en peinture; or done, &
moins que les saints et les anges ne fussent des objets de culte,
il eut été permis de les peindre (s).

Le régne gloricux des saints et des martyrs avee Jésus-Christ,
nous conduit & un sujet qui s'est offert & nous, d’'une maniére
incidente , dans I'Introduction de cet Essai; je veux parler de
la société de ses anges avee Lui, quoique ce soit une digression
aux recherches dont nous nous occupons que de parler d'étres
incorporels.

Saint Justin, dit le docteur Burton, « répondant a 'accusa-
tion d'athéisme lancée contre les chrétiens de son temps, et
faisant observer qu'on les punissait parce qu'ils n’adoraient
pas les démons, qui n’étaient réellement pas des Dieux, » s'ex-

(1) Réponse & un Jés., 10, p. 437.

(2) P.430. Le «colitur aut adoratur » marque une différence de culte.

(3) Dissuasive, 1,1, 8.

(4) Le canon dit: «ne quod colitur... depingatur.» 8'il et voulu dire : «de
peur que ce qui peut decenir un objet de culte, etc., » il eit mis : a ne (quod
colatur. »



— 395 —

prime ainsi : « mais nous honorons et nous adorons Dieu, et le
Fils quil nous a envoyé et qui nous a appris ces vérités, et
Farmée de ces autres bons anges qui les servent et qui leur res-
semblent, et I'Esprit prophétique; nous leur rendons un
honneur raiconmble et vrai, et nous ne refusons pas de com-
mumqucr a tous ceux (qui dceu‘ent s’instruire, e que I'on nous
a appris & nous-mémes (). »

On ne peut exiger un témoignage plus formel du culte des
anges , et cette question se place tout naturellement ici; car
saint Justin a parlé du culte que les paiens rendaient aux dé-
mons, ce qui I'a par conséquent conduit, sans peine, i faire
mention, non-seulement de 'adoration incommunicable rendue
au Dieu unique, qui « ne donnera pas sa gloire 4 un autre , »
mais encore de 'honneur moins grand qui peut étre rendu aux
eréatures sans péchés , tant en ee qui regarde celui qui le rend
que celui qui le recoit. La eonstruetion de la phrase n’est pas
plus difficile dans I'original gree que dans d’autres auteurs ou
on la trouve; et nous n’avons pas 4 nous étonner si, chez un
écrivain dont le style n’est pas soigné, deux mots peuvent étre
employés pour exprimer rendre un culte, mots dont I'un re-
garde les anges, et l'autre pas.

Voici comment le docteur Burton explique ee passage :
« Dans sa Medulla theologice Patrum, qui parut en 1603,
Secultet, théologien protestant de Heidelberg, a donné un sens
tout a fait différent a ce passage; au lieu de faire rapporter le
mot « armée » aux mots « nous honorons, » il le joint avee
« nous a appris. » Voici donc comment ces paroles scraient
rendues : « Mais nous adorons Dieu et le Fils quil nous a en-
VOyé et qui nous a aussi appris ces vérités, et 'armée des autres

(1) Exstvov te , xai Tov map’ alrob uldy {A06vra xal didfavtx huds Tabra, |xai
Tov Tév ZAAdy Emopévay xai EEopotovpivay Gyaliy &yyéduy aTpatdy], melpa TeTO
mpognTindy cebbuefx xal mposruvoluev, Mbyw xal &knbelq Temdvres, xal wive
Poviopéve palety, bg ididdyfapuey, &pldvws mapadidévres. Apoll., 1, 6. Le pas-
sage répond A la pritre du Bréviaire : « Sacrosancte et individuz Trmltau,
Crucifixi Domini Nostri Jesus Christi h itati, beatissima et glori
semperque Virginis Marie fecunde integritati, et omnium sanetorum univer-
sitati, sit sempiterna laus, honor, virtus et gloria ob omni creaturd, ete. »




— 396 —

bons anges que nous honorons, » ete... Cette interprétation
est adoptée et défendue assez longuement par I'évéque Bull, par
Etienne Le Moyne, et méme le bénédietin Le Nourry suppose
que saint Justin veut dire que Jésus-Christ nous a appris & ne
pas adorer les mauvais anges, en méme temps qu'il nous a in-
struit de I'existence des bons. Grabe, dans son édition de I'dpo-
logie de saint Justin, imprimée en 1703, adopte une autre
interprétation , qui avait été proposée auparavant par Le Moyne
ct par Cave. Il lie audsi le mot armée avee le mot appris, et
voudrait nous faire rendre ainsi le passage: «... et le Fils quiil
nous a envoyé et qui nous a appris ces vérités , ainsi qu'a Farmée
des autres anges, » ete... On pouvait bien penser que Langus,
qui a publi¢ une traduction latine de saint Justin, en 1563,
adopterait 'une de ces interprétations, ou au moins lierait le
mot armée avee « a appris ces vérités. » Ces deux interpréta-
tions sont certainement ingénieuses, et ne sont peut-étre pas
opposées i la construction littérale des mots grees; mais je ne
puis dire qu’elles soient satisfaisantes, et je ne serais pas surpris
que des éerivains catholiques romains les regardassent comme
des tentatives foreces, faites pour éluder une difficulté. Si les
mots enfermés dans les erochets étaient supprimés, tout le pas-
sage renfermerait certainement un fort argument en faveur de
la Trinité; mais tels qu'ils sont placés, les éerivains catholiques
romains les citeront naturellement pour prouver le culte des
anges. Il se présente néanmoins une difliculté; c’est que le
passage , construit de cette facon, prouve trop. En réunissant
les anges aux trois personnes de la Trinité, comme objets d'ado-
ration religieuse, il semble aller méme au dela de ce que les
catholiques romains eux-mémes soutiennent touchant le culte
des anges. Leur distinction si connue entre le culte de Latrie et
celui de Dulie disparaitrait entiérement, et la difficulté sentie
par I'éditeur bénédictin semble avoir ¢été aussi grande, que sa
tentative pour I'expliquer est vaine, quand il éerivit ce qui suit :
« Cest en vain que nos adversaires nous objectent la double
expression : nous vénérons et nous adorons; car la premiere
<applique aux anges mémes, eu égard 4 la différence qui existe



— 397 —
ntre le Créateur et la eréature ; mais la derniére ne peut aucu-
nement s'appliquer aux anges. » Cette phrase demande des
oncessions, que 'on ne doit attendre d’aucun adversaire; car
si l'un des deux termes nous vénérons et nous adorons peut sap-
pliquer aux anges, il est déraisonnable de souterir que l'autre
ne doive pas s’y appliquer aussi. Cependant il est possible que
passage puisse s'expliquer de facon a admettre une distinetion
de ce genre. Les interprétations de Seultet et de Grabe n’ont
pas rencontré heaucoup de partisans, et, en somme, je serais
assez porté & conclure que le membre de phrase qui se rapporte
aux anges a une liaison particuliére avec ces mots : nous leur
rendons un honneur raisonnable et vrai (1).
On a propos¢ deux grandes altérations du texte; I'une
consisterait & transporter aprés les mots : nous leur rendons un
honneur, le membre de phrase qui erée la difficulté, et autre,
a substituer orpzray»y (commandant) A erpxrav (armée).
Le docteur Burton continue ainsi : « Saint Justin, comme
je I'ai fait remarquer, défend les chrétiens contre Paccusation
d'athéisme; aprés avoir dit que les dieux qu'ils refusent d’adorer
ne sont pas des dieux, mais des démons, il fait connaitre les
étres quadorent les chrétiens. II nomme le vrai Dieu, qui est
la source de toute vertu, le Fils, que Dieu a engendré , les bons
esprits, qui exécutent les ordres de Dieu, et le Saint-Esprit.
Nous rendons a ces étres, dit-il, tout le culte, I'adoration et
I'honneur qui leur sont dus, a savoir, 'adoration ou I'adoration
est due, et I'honneur ot I'honneur est du. Les chrétiens étaient
accusés de ne pas adorer de dieux, c'est-a-dire de ne pas recon-
naitre d'étres supérieurs. Saint Justin démontre que cela est si
loin d’étre vrai, qu’ils reconnaissent méme plus d’un ordre
d'étres spirituels. Ils rendent au vrai Dieu un culte divin, et
ils croient aussi a I'existence de bons esprits qui ont des titres a
leur honneur et 4 leur respect. Si le lecteur veut examiner le
passage dans son ensemble , il verra peut-étre qu’il n’y a rien

(1) Test. Trin. , pp. 16, 17, 18.

Bisuiotn. mist. 6° aNNge. 17 ouve. 4



e "

de foreé & restreindre ainsi le sens des mots vénérer, adorer et
honorer, & certaines de ses parties respectivement. I peut sem-
bler étrange que saint Justin ait cité les esprits, messagers de
Dicu, avant de parler du Saint-Esprit ; mais 'explication de
cette difficulté pese sur les catholiques romains aussi bien que
sur nous. Nous pouvons peut-étre adopter lexplication de
I'évéque de Lincoln , qui dit : « J'ai quelquefois pensé que dans
ce passage les mots et armée équivalent & avec larmée, et que
saint Justin pensait & I'état gloricux de Jésus-Christ, lorsque,
entouré¢ de l'armée des cieux, il viendra juger le monde. »
L'évéque de Lincoln cite ensuite plusieurs passages de saint
Justin, ot il est parlé du Fils de Dieu comme étant servi par
une compagnie d'anges. Si done cette idée était dans 'esprit de
saint Justin, elle peut expliquer pourquoi il-a parlé des anges
immédiatement aprés le Fils de Dieu plutot quaprés le Saint-
Esprit, comme l'aurait demandé un ordre plus naturel et plus
convenable (1). »

Ce passage est d’autant plus remarquable qu'il ne permet
pas de nier qu’il y eat, & cet époque, un culte des anges , dont
parle saint Paul, culte juif et gnostique, que I'Eglise a entiére-
ment réprouvé.

§ 3.

Du Mérite de la Virginité.

Aprés les prérogatives des souffrances corporelles ou du
martyre, venaient dans l'appréciation de la primitive Eglise
celles de la pureté du corps ou de la virginité, autre forme du
principe général que je mets ici en lumicre. « La premiére
récompense, dit saint Cyprien en s'adressant aux vierges, est
pour les martyrs, qui ont le centuple; la seconde est pour vous,
qui aurez soixante pour un (2). » Les ¢erivains antéricurs au
concile de Nicée reconnaissent d'un consentement unanime
I'état et le mérite de la virginité. Athénagore, I'un d’eux, lui

(1) Page 19-21.
(2) De Hab. virg. , 12.



— 399 —

ceorde , sans hésiter, le privilége d'étre en communion avec
jeu : « Yous en trouverez beaucoup parmi nous, disait-il &
‘empereur Marc-Auréle, vous en trouverez de I'un ct I'autre
exe, qui ont vieilli dans I'état de virginité,, espérant par la étre
ans une plus étroite union avee Dieu (1). »

Parmi les nombreuses autorités que 'on pourrait citer, je me
rnerai & un seul ouvrage, parfait en lui-méme, et recomman-
able par son auteur. Saint Méthode fut évéque et martyr dans
es derniéres années de la période qui préeéda le concile de
icée; on le regarde comme le théologien de son si¢ele doué du
lent le plus varié. Son instruction, I'élégance de son style,
on ¢loquence, sont bien connus (2). L'ouvrage en question, le
onvivium Virginum , est un entretien auquel dix vierges
rennent part successivement pour louer I'état de vie auquel
lles ont été spécialement appelées. Je ne nierai pas que cet
ntretien ne contienne certaines choses qui choquent étrange-
ent les sentiments d'un si¢ele formé sur des principes dont le
ariage est la base. Mais le seul point qui nous intéresse ici,
‘est la doctrine de cet entretien. Parmi les interlocuteurs de ce
olloque, trois au moins sont des personnes réelles, qui vivaient
vant le temps de saint Méthode : sainte Théele, que la tradi-
jon associe 4 saint Paul, est I'une d'elles, ainsi que Mareelle ,
egardée, dans le Bréviaire romain, comme ayant ¢i¢ servante
sainte Marthe. On rapporte que ce fut cette femme qui s’écria:
« Bienheureux le sein qui t'a porté, » ete... Elle est considérée
omme ayant été servante de Jésus-Christ avant de servir sainte
Marthe. Marcelle ouvre I'entretien en parlant du développe-
ment gradu¢ de la doctrine de la virginité, selon les dispensa-
tions divines; Théophile, qui prend ensuite la parole, s'étend
sur la sainteté du mariage, & laquelle la gloire particuli¢re de
I'état de virginité ne nuit pas. Thalie disserte sur I'union mys-
tique qui existe entre Jésus-Christ et son Eglise, et sur le
septieme chapitre de la premiére Epitre aux Corinthiens ;

(1) Athenag., Leg., 33.
(2) Lumper, Hist., t. XIiI, p.439.



— 400 —

Théopitre parle du mérite de la virginité; Thaluse exhorte
garder ce don avee soin ; Agathe montre la néeessité¢ des autres
vertus et des bonnes ceuvres , en vue de la gloire de leur pro-
fession particuliére ; Proeille vante la virginit¢ comme le moyer
particulier de devenir épouse de Jésus-Christ; Théele en parle
comme du grand guerrier qui combat dans la lutte entre le cie
ct I'enfer, entre le bien et le mal, et Domnine explique la para:
bole de Joatham au ehapitre IX des Juges. Vertue, qui, dés I
commencement , a joué¢ le réle principal dans 'entretien, eld
la discussion en exhortant & la pureté de I'ame; aprés quoi, les
autres lui répondent par un hymne & Notre Scwneur I'Epous
de ses saintes.

Il est digne de remarque que saint Méthode parle clairemen
de la profession de virginit¢ comme d'un veeu. « Jexpliquerai.
dit I'une de ses saintes femmes, comment nous somies consa-
crées au Seigneur. Ce qui est ordonné au livre des Nombres,
de faire un grand vaw, démontre le point sur lequel jinsiste
avee étendue, que la chasteté est le plus grand de tous les
veeux (1). » Saint Méthode n'est pas le scul des Péres qui ai
tenu ce langage avant le concile de Nieée. « Que 'on mette au
nombre des bigames , dit le concile d’Ancyre au commencement
du quatriéme siéele, ceux qui ont fait veeu de virginité et qui
renoncent & leur profession. » Tertullien parle de ceux qui sont
«mari¢s & Jésus-Christ, » et dit que le mariage renferme un
veeu; puis il ajoute : « Vous lui avez promis (sponsasti) le temps
de I'age mur. » Avant d’avoir traité d'une maniére expresse du
veew de continence,, Origéne parle de « vouer son corps & Dieux
par la chasteté; et saint Cyprien fait mention « des vierges de
Jésus-Christ, qui lui sont consaerées et sont destinées d sa sain-
teté. » 1l ditailleurs : « Des membres consacrés & Jésus-Christ
et voués & jamais par une vertueuse chasteté & la continence. »
Eusébe enfin parle de ceux «qui se sont consaerés corps et dme
& une vie pure et simple (2). »

(1) Galland, t. IIT, p. 700.

(2) Routh. Reliq., t. I, p. 414. —Tertull,, de Virg., vol. XVI et 1. —Orig.,
in Num., Hom. 24 , 2. — Cyprian., Ep., 4, p. 8; ed. Fell., Ep. 62, p. 147. —
Euseb., V. — Const., IV, 26.



— 401 —

§ 4.

De la Médiation de la sainte Vierge.

Les prérogatives spéeiales de sainte Marie, la Vierge des
Vierges, sont intimement lices & la doetrine de I'Incarnation
elle-méme , dont nous nous sommes d'abord occupés. On sait
bien que ces prérogatives ne furent pleinement reconnues que
postérieurement dans le ritucl catholique ; cependant elles
n’étaient pas chose nouvelle dans I'Eglise, et n'étaient pas étran-
geres & ceux qui les premiers ont enseigné I'Evangile. Saint
Justin, saint Irénée et autres ont avaneé d'une mariére préeise,
que non-seulement la sainte Vierge remplit une charge, mais
guelle a été agent volontaire, et quelle a eu sa part dans
Teeuvre de la rédemption, de méme quEve avait agi comme
instrument et avee sa responsabilité dans la chute d’Adam. Ces
Péres ont enseigné que comme la premiére femme aurait pu
fuir le démon et ne Pavait pas fait, ainsi I'Economie Divine eut
€1¢ entravée, si Marie se fut montrée désobéissante ou inerédule
‘au message de I'ange Gabricl. On peut certainement établir un
paralléle entre « la mére des vivants » et la mére du Rédemp-
teur , en comparant les premiers cliapitres de I'Eeriture avec les
derniers. Nous avons fait observer précédemment que le seul
passage ou le serpent soit directement identifié avec le malin
esprit, se trouve dans le douzi¢me chapitre de I'Apocalyse. Eh
bien, il est digne de remarque, que cette identité, quand on
Fadmet, se présente dans le cours d'une vision ou « une femme
a le soleil pour vétement, et la lune sous ses pieds. » Ainsi deux
femmes sont mises en contraste I'une avec I'autre. En outre,
de méme qu'il est dit dans I'Apocalypse : « Le dragon fut
irrité contre la femme et s'en alla faire la guerre au reste de sa
postérité, ainsi la Genése renferme cette prophétie : « J'établirai
I'inimitié entre toi et la femme, entre sa race et la tienne. Elle
vécrasera la téte, et tu chercheras & la mordre au talon. »
L'inimitié devait donc exister , non-seulement entre le serpent




— 402 —

et la postérité de la femme, mais aussi entre le serpent et [a
femme elle-méme; et ici encore il y a concordance entre ce
passage et la vision de PApocalypse. Sil y a done quelque
raison de penser que le mystére dont il est question 4 la fin de
I'Apocalyse se rapporte & celui dont parlent les premicres pages
de I'Ecriture, et que la femme dont il est fait mention dans les
deux passages soit une seule et méme femme, elle ne peut étre
autre que la sainte Vierge, qui nous fut ainsi désignée d'une
maniére prophétiqueaussitot aprés la transgression d’Eve

Nous devons cepcndam moins nous apphquer a mterpretcr
I'Ecriture sur ce sujet, qua examiner ce qu'en disent les Péres.
Voici comment parle saint Justin : « Eve étant vierge et pure,
a produit la désobéissanee et la mort, pour avoir écouté les
discours du serpent ; mais la vierge Marie, pleine de foi et
drallégresse, répondit, quand I'ange Gabriel vint lui annoncer
I'Inc \rnauon : « Qu'il me soit fait selon votre parole (1). » Ter-
tullien dit : attendu qu "Eve erut le serpent, et Marie I'ange
Gabriel, « le mal quEve a produit par sa crédulité, Mamla
réparé par sa foi (2). » Saint Irénée parle d'une maniére plus
explicite encore : « De méme qu'Eve, dit-il, fut séduite par les
discours de T'ange au point de s clmgncr de Dieu, aprés avoir
transgressé ses ordres, ainsi Marie, s'étant montrée soumise a
la parole divine, accepta le discours d'un ange jusqu’a posséder
Dieu dans son sein. De méme que l'une se laissa séduire au
point de s’¢loigner de Dicu, l'autre se laissa persuader d’obéir
a4 Dieu; de maniére que la vierge Marie put devenir I'Avocate
(Consolatrice) de la vierge Eve, et ainsi le genre humain,
condamné & la mort & cause d'une Vierge, put étre sauvé par
une Vierge. La désobéissance d’'une Vierge fut contre-balancée
par I'obéissance d'une Vierge. Il dit ailleurs : De méme qu’en
désobéissant, Eve devint une cause de mort pour elle et pour tout
le genre humain, ainsi en obéissant et en mettant au monde
FHomme prédestiné, tout en demeurant vierge, Marie devint

(1) Tryphon.. 100,
(2) Resurr. Carn., 17,



— 403 —

une cause du salut, non-sculement pour elle, mais encore
pour tout le genre humam... Le nceud formé par la désobéis-
sance d’Eve, fut délié par l'obéissance de Marie, car ce qui
avait été llL par Tincrédulité d’Eve fut délié par la foi de
Maric (1). » Telle est la doctrine qui fut recue dans I'Eglise
aprés le concile de Nicée.

L’histoire du troisitme si¢cle nous fournit un exemple bien
connu de l'intervention de la sainte Vierge, remarquable par
les noms des deux saints qui furent, I'un l'occasion, et l'autre
I'historien de cette intervention. Saint Grégoire de Nysse, né en
Cappadoce, dans le quatriéme si¢cle, rapporte que dans le siécle
précédent, son homonyme, I'évéque de Néocésarée, surnomme
le Thaumaturge, recut dans une vision, trés-peu de temps
avant d’étre appelé 4 la prétrise, un symbole qui existe encore,
des mains de la sainte Vierge, assistée de saint Jean, qui le lui
communiqua. Voici comment le fait est raconté. Saint Grégoire
le Thaumaturge examinait avee une attention profonde la doe-
trine théologique que les hérétiques de I'époque travaillaient &
eorrompre : « Il passait la nuit & méditer, dit son homonyme
de Nysse, quand un étre lui apparut qui semblait avoir une
forme humaine; il paraissait agé, et portait des vétements qui
lui donnaient un air de sainteté ; son maintien gracieux et I'en-
semble de sa tenue avaient quelque chose de vénérable. Etonné
i cette vue, saint Grégoire sortit promptement de son lit, lui
demanda qui il était, et pourquoi il venait; mais ee personnage,
calmant d'une voix douee le trouble de son dme, lui dit qu'il
lui apparaissait par ordre de Dieu au sujet de ses doutes, afin
de lui révéler la vérité de la foi orthodoxe; & ces mots saint
Grégoire prit courage et le regarda avee un mélange de crainte
et de joie. Le personnage étendit la main en avant, et montra
du doigt quelque chose qui était de coté; saint Grégoire suivit
la main de ses regards, et vit en face de la premiére personne,
une seeonde apparition , sous la forme d'une femme, qui avait
quelque chose de plus quhumain..... Ses yeux ne purent

(1) Her. iii, 22, § 4, v. 19.



— 404 —

bientot plus supporter I'éclat de cette apparition; il entendit
alors les deux personnages converser sur Fobjet de ses doutes.
Il acquit ainsi non-seulement une connaissance exacte de la foi,
mais il apprit aussi qui étaient les deux interlocuteurs, car ils
s'adressaient I'un & I'autre en s'appelant par leur nom. On rap-
porte que saint Grégoire entendit la personne qui avait l'appa~
rence d'une femme ordonner & saint Jean UEvangéliste de
découvrir au jeune liomme le mystére de sainteté. Celui-ei,
aprés avoir répondu quiil était prét a se conformer, en ee point,
aux veeux de la « Mére de Notre Seigneur, » énonc¢a une for-
mule de foi nette et compléte; puis la vision disparut. Saint
Greégoire, de son coté, mit aussitot par éerit cet enseignement
des messagers divins, s’y conforma & I'avenir dans ses prédica-
tions, et légua & la postérité, comme un héritage, cet enseigne-
ment divin par lequel son peuple a été instruit jusqu'a ce jour,
et préservé de toute atteinte de I'hérésie. » L'historien continue
A faire connaitre le symbole révélé a saint Grégoire. « Il y aun
seul Dieu, pére du Verbe vivant,» ete. (1)... Bull, aprés Iavoir
cité dans son ouvrage sur la foi de Nicée, fait allusion a cette
histoire de son origine, et ajoute : « Personne ne croira impos-
sible qu'une pareille fortune ait pu arriver & un homme dont
toute la vie est remarquable par des révélations et des miracles,
ainsi que tous les éerivains ecclésiastiques qui ont parlé de lui
(et qui n'en a pas parl¢?) I'attestent d'une voix unanime (2). »

Il est remarquable que saint Grégoire de Nazianze rapporte
un exemple de lintercession de la ainte Vierge, plus frappant
encore que celui-ci, et du méme temps que la vision de Gré-
goire le Thaumaturge ; mais le récit de ce fait est accompagné
de méprises qui affaiblissent sa force comme preuve de la
croyance, non pas du quatriéme si¢ele o vivait saint Grégoire
le Thaumaturge, mais du troisiéme. 1l parle d'une femme
chrétienne qui avait eu recours & la protection de la sainte
Vierge, et avait obtenu la conversion d'un paien qui avait

(1) Nyss , Opp., t. ii, p. 977.
(2) Def. F. N, ii, 12.



— 403 —

essay¢ de linfluencer par l'art de la magie. Tous les deux
furent martyrisés.

Dans ces deux exemples, la bienheureuse vierge Marie nous
apparait particuliérement avee le caractére de Patronne ou de
Consolatrice, que saint Irénée et les autres Péres lui attribuent,
et sous lequel I'Eglise du moyen dge nous la montre. — Cest
une mére pleine d'amour qui est invoquée par ses enfants.

§ 5.
Spécimens de Science Théologique.

On observera que dans tout ce que nous avons cité jusqu'ici
de I'Eglise anténicéenne, il n'existe pas de preuve quiil y eut
alors une théologie , c'est-a-dire une suite de propositions
déduites les unes des autres, et dont on avait formé un systéme
de doctrines. Quoique la série des vérités divines partit de I'In-
carnation et de la Résurrcction pour arriver au meérite du
Martyre, 4 la sainteté des Reliques, a I'intercession des Saints,
a l'excellence de la Virginité, et aux prérogatives de la Sainte
Vierge, il n'y avait cependant pas de preuve bien claire, que
ceux qui enseignaient ces doetrines entendissent établir entre
clles une connexité rigourcuse. Ainsi, je ne connais aueun
passage ot le culte religieux des reliques soit li¢ d'une maniére
préeise a la doctrine de la Résurrection, qui lui sert indubita-
blement de point de départ. Cela peut faire naitre une objee-
tion. On peut dire que, dans une intention particuliére, nous
lions ensemble certaines opinions ou certaines pratiques, qui,
bien que mélées & d'autres dans la primitive Eglise, ne se
trouvent ensemble qu’accidentellement et sans qu'il existe de
liaison entre elles. On peut prétendre en outre, qu'il y a dans
les documents ou I'histoire de cette époque, beaucoup de choses
qui ont une portée contraire; que les Péres parlent aussi contre
les idoles, et contre l'invocation des anges; que quelques-uns
d’entre eux ont avancé des propositions qui sentent hérésie ou
la philosophie paicnne ; et qu'en les réunissant toutes, nous



— 406 —

pourrions former contre les doctrines catholigues un enchaine-
ment de témoignages aussi imposant que celui invoqué en leur
faveur.

Mais c'est mal comprendre la portée de notre argument, qui
ne se propose que de déterminer si certains développements,
qui se firent par la suite et qui existent, ne trouvent pas, dans
les temps primitifs, un appui suflisant pour qu'il nous soit
permis de déelarer qu'ils sont de vrais développements et non
des corruptions. Quand on pourra invoquer des développe-
ments existants qui ledr sont opposés, et qu'il s'agira de savoir
s'ils sont aussi de vrais développements ou des corruptions,
alors il sera temps, alors il sera juste de tenir compte des
exemples contradictoires qui apparaitront. De plus, s'il ne s'agit
que d'une hypothése qui n’a jamais ¢té réalisée, et a laquelle
on ait recours pour expliquer d'une manicre plus logique que
ne le fait le symbole catholigue, toute la masse des témoignages
qui préeedent le concile de Nieée, cette hypothése aura son
poids, quoiqu'elle ne repose sur aueun document historique.
Mais ce nest pas la le cas. Des expressions hétérodoxes re-
cucillies ¢a et 1, a I'usage des Sabelliens ou des Unitairiens,
ou qui passerent plus tard aux Ariens ou aux Platoniciens, des
arguments ad hominem, des assertions de controverse, des
omissions de pratique, le silence dans Fenseignement publie,
et autres choses semblables, les seules que T'on puisse alléguer,
ne formeront pas un systéme. Elles sont, pour me servir d'une
expression familiére, « une corde faite avee du sable, » et non
un enchainement de témoignages; chacune d'elles se soutient
par elle-méme, et a une indépendance qui exclut toute chanee
dassimilation ou de réunion. D'un autre ¢6té, les anticipations
catholiques dont nous avons donné des exemples font partie
d'un tout ; elles ont des attractions innées les unes pour les
autres, et I'événement a prouvé que ces attractions sont réelles.
Ainsi, ce n'est pas un paradoxe de dire, lors mémes qu'elles se
trouveraient en plus petit nombre que cclles qui leur sont
opposées, quielles seraient la régle, et que le grand nonibre
formerait I'exception; car elle ont un principe d’homogénéité



— N —

¢t tendent & étre quelque chose; tandis que les autres doivent
étre simplement des aecidents et des erreurs, parce quelles
n'ont pas de sens, et n’aboutissent a rien.

Cependant il y a en réalité une preuve évidente de la forma-
tion, de¢s le commeneement, d'une théologie dans le Christia-
nisme, théologie fondée sur les vues mémes du rapport de la
Matiére & la Dispensation Evangélique, que nous avons mis
plus haut en lumiére, quoique cette théologie ne s’étendit pas,
dans les premiers siécles, & tous les développements qui ont
déja été signalés sous leur aspect populaire et religicux. Pour
montrer ecci clairement, je eiterai unarticle qui a paru dans une
Revue il y a quelques années (1) sur les épitres de saint Ignace.

«Des controversistes s'imaginent, y est-il observé , que,
quoiqu’ils n'aient jamais lu ni saint Clément, ni saint Ignace,
ni aucun autre Pére avant eux, il sont tout aussi en état d'in-
terpréter les mots Jderovpyia OU mpaspops que s'ils connaissaient
bien ces Péres et les autres. Combien ils jugent différemment
dans les autres sujets! Qui n‘admettra, le cas de la théologie
excepté, que I'expérience ne soit une condition importante pour
faire comprendre la distinetion des choses, ou pour découvrir
Jeur force et leur tendance? En politique, 'homme d’Etat qui
a de la sagacité touche & un événement, insignifiant en appa-
rence, ou dont on n’avoue pas I'importance; il sempresse de
déclarer qu’on ne doit pas le regarder comme une petite affaire,
et on le eroit. Pourquoi? Parce qu'on sait qu'il est instruit dans
le langage de I'histoire politique, et quil est versé dans les
événements du monde. De méme, eelui qui fait de 'anatomie
comparde trouve un petit os, et, a sa vue, il décide sans hésiter
la forme, les moeurs et I'age de I'animal auquel cet os a appar-
tenu. Que dirions-nous & l'auditeur ignorant qui contesterait
I'exactitude de son assertion, et voudrait argumenter eontre
lui? Cependant, n’est-ce pas précisément ce que font les demi-
savants, ou moins encore que des demi-savants en théologie?
Quand des personnes qui ont eonsacré leur temps & I'étude des

(1) British Critic, janvier 1839, p. §7-74.



— 408 —

Péres reconnaissent une doctrine catholique dans une phrase
ou un mot de saint Clément ou de saint Ignace, ces eontrover-
sistes objectent que le rapport entre la phrase et la doetrine
n'est pas clair pour eux, ct ne veulent accorder au jugement
du théologien expérimenté rien de plus qua eelui d'un homme
ordinaire. Ou encore, il n’est assurément pas besoin de prouver
d’'une maniére formelle que la sympathie et la méme tournure
d'esprit contribuent a rendre capable de pénétrer la pensée d'un
écrivain. Ses expressions et le ton de son style, qui ne sont
rien pour tel homme, diront beaucoup 4 tel autre ; I'un passera
dessus sans y faire attention; lautre s’y arrétera, et ne les
oubliera jamais. Voild la différence qu'il y a entre lire ce Pére
des temps apostoliques avec ou sans la connaissance du langage
théologique. »

Aprés avoir cité différents passages de saint Ignace, I'éerivain
continue :

«Il y a dans ces extraits un grand nombre d’expressions
remarquables que celui qui étudie la théologic catholique re-
connaitra scul, et tout de suite, comme appartenant a cette
théologie, et comme ayant un rapport particulier aux hérésies
qui en sont les corruptions. Il comprendra des phrases et des
MOtS COMME yewntds xai ayéwmzog, — &v gxpxe yevduevog Beds, — éx Maplag
rai ¢x 0200, — malqtds xai dmabhg, — dxpovos, — &épatos, d¢’ vipds Gpartis, —
tédetog drpwmos yevopevog, — G2 prépopos, ~ nxbog Tob Oeol, tandis 'qu’un
autre passera dessus sans les entendre. Il verra que ce sont des
expressions dogmatiques, et il se trouvera chez lui en les
méditant.

» Prenons, par exemple, les mots réiccos dvbpunos, homme par-
fait. Au commencement du quatricme si¢ele, il y avait une
hérésie qui ne fut, en réalité, que la reproduction de erreur
des Docétes, qui vivaient au temps de saint Jean. Cette hérésie
enseignait que Notre Seigneur n’était réellement pas un homme
comme les autres hommes, et quil n'avait pas une dme intel-
ligente; elle allait jusqua dire qu'il n’avait pas méme un corps
réel. Telle fut la doctrine des Apollinaristes, contre laquelle
les eatholiques protestérent en maintenant que Jésus-Christ est



— 409 —

un homme parfait (séews). Cette expression fut leur symbole
particulier contre cette Lérésic, comme nous le voyons par le
symbole de saint Athanase, un homme parfait, formé dune
ame raisonnable et de chair humaine. Les Apollinaristes contes-
terent ce point; ils soutenaient qu'il était impossible & une seule
etméme personne de réunir en elle dewax élres parfaits, évo zéaie,
et que puisque Notre Seigneur était Dieu parfait, il ne pouvait
étre homme parfait. Ce fut la le point sur lequel roula la contro-
verse, ct il est traité comme tel, entre autres, par saint Atha-
nase, saint Grégoire de Nazianze, saint Epiphane, saint Léonce
et saint Maxime.

» On comprend d'autant micux I'importance du mot parfail,
qu’il se trouve dans les symboles de cette époque. Nous avons
déja fait mention de celui de saint Athanase; de méme, une
profession de foi attribuée a saint Ambroise par Théodoret,
parle de Notre Seigneur Jésus-Christ, qui, dans les derniers
temps , s'est incarné, et a pris en lui une humanité parfaite,
[ormée d’une dame raisonnable et d’un corps, en sorte qu’il sest
[fait une union ineffable de deux natures parfaites, etc. Dans un
symbole de Pélage, qui fut orthodoxe sur ee point, nous trou-
vons que l'on ne doit pas considérer comme croyant en la divinité
ou en humanité du Fils de Dieu ceux qui ne reconnaissent en
lui qu'un Diew imparfait et un honunme imparfait. Jean d’An-
tioche, dans ses explications & saint Cyrille, avoue que Notre
Seigneur est Dicw parfait et homme parfait, formé d’une ame
raisonnable et d’un corps.

» L’expression homme parfait se rattachait donc & la maniére
dogmatique de voir dans I'Eglisc catholique au quatriéme et
au cinquiéme si¢cle. Comme nous l'avons vu dans un passage
précédent, saint Ignace se servit aussi de cette expression :
Fendure tout, dit-il, ainsi que celui qui s'est fait homme parfait
m’en rend capable. Ici done, nous trouvons, d'une part, dans
saint Ignace, un mot (ue l'on ne peut guére dire étre tiré de
I'Eeriture, un mot qui n'est pas conforme aux sentiments des
écoles modernes, qui n'est pas nécessité par le contexte, qui a

Bisriorn. mist. 6° Axnge. [°F ouvk. 39



— 410 —

l'air d'une expression dogmatique, qui eonvient parfaitemen
pour combattre les erreurs existantes, et qui se trouve dans ur
ouvrage qui combat des hérésies de différentes sortes. D'autr
part, nous voyons que cc mot devient incontestablement e
d'une maniére apparente, une expression dogmatique dans
quatriéme si¢cle. Pouvons-nous douter que ce mot n’ait auss
une valeur dogmatique dans saint Ignaee? ou, en dautre
termes, pouvons-nous douter que la manicre d'éerire de sain
Ignace ne soit pas d'aceord avee la théorie moderne qui prétenc
que les sentiments ou les bonnes meeurs sont tout en religion.
et que les symboles formels sont choses superflues ou de:
embarras ?

» Prenons un autre exemple : saint Ignace parle de ceux qu
Wasphément Jésus-Christ en ne confessant pas qu’il s’est [ad
chair (szprogépev). Ce mot a un caractére dogmatique qui ressor
& la premiére lecture de ce passage, et il fut employé d'une
maniére notoire avec le méme sens, dans les controverses qui
curent lieu par la suite. Saint Clément d'Alexandric, saint
Athanase, et les empereurs Valentinien, Valens et Gratien,
dans leurs confessions, 'employcérent avee la méme significa-
tion. On s’en servit également dans les controverses contre les
Apollinaristes et les Nestoriens; les catholiques I'employérent
aussi contre Nestorius, qui affirmait que Notre Seigneur n’était
pas 6ens sxpragépos, Mais &bpamos feopépos; enfin les Apollinaristes
s'en servirent dans le méme sens en vue d'imputer aux catho-
liques une eroyance qui ¢était réellement celle de Nestorius.

»De plus, Nestorius soutenant, aprés les Cérinthiens et
autres Gnostiques primitifs, que le Fils de Dieu était distinet
de Jésus-Christ, en tant quhomme, comme si Jésus-Christ
avait une existenee ou une personnalité séparée , les catho-
liques , entr'autres arguments eonclusifs contre I'hérésie, se
servirent de cette phrase : que Diew est né et a souffert sur la
croix, et que la bienheureuse Vierge est @essixss, la Meére de
Diew. D'un autre coté, nous avons a peine besoin de dire que
de telles phrases, au jugement de la religion de notre temps,
sont considérées 4 la‘fois comme incorrectes et malséantes.



— 411 —

Nous n'avons pas a faire iei I'histoire de la controverse, et &
montrer I'exactitude et la nécessit¢ de ces expressions. La der-
niére se trouve dans Origéne; et de plus, ce Pére se livre & des
recherches pour découvrir sa signification réelle, eirconstance
remarquable qui montre que, & cette ¢poque, ce mot était
usité; car nous ne faisons pas de recherches sur ce que nous
avons inventé. Saint Alexandre, saint Grégoire de Nazianze,
saint Athanase, et, ainsi que plusieurs auteurs le pensent,
saint Denys, s'en sont servis. Quant & la premiére phrase,
saint Irénée parle de la Descensio in Mariam de Notre Seigneur;
Tertullicn, de sa venue in vulvam de vulva carnem participa-
turus ; ou des Dei passiones, Dei interemptores. Saint Athanase
parle du eaua ©<av et de Pobligation de lui rendre un eulte, qui
en découle. Saint Athanase, & la vérité, ainsi qu'on le sait, fait
des objections a la phrase, Dieu a souffert, dans le sens o s'en
était servi Apollinaire, selon qui @: signifiait ®zézss; mais on
ne peut contester que cette phrase ¢tait recuc et employée dans
TEglise catholique. Revenant maintenant A saint Ignace, nous
trouvons cette expression dans un passage de ses lettres, cité
plus haut. II se dit étre un disciple de la wiboszou 6=sv. 11 dit de
méme que Notre Seignewr Jésus-Christ fut concu dans le sein
érvopopnbn, par la Vierge Marie. Est-ce I le langage de I'école
moderne? ne ressemble-t-l pas plutot a cclui de I'Eglise ea-
tholique? »

L’auteur de Particle de la Revue dit, aprés avoir ajouté
d'autres exemples : « Nous dépasserions les bornes d'une revue,
si nous voulions faire ressortir entiérement tout ce que ce Pére
apostolique nous fournit en faveur de la doetrine catholique.
Si quelque théologien publiait le texte de ses Epitres en I'accom-
pagnant des commentaires que les Péres nous ont donnés sur
elles, il rendrait un bien grand service. Ce n'est guére trop
savancer que de prétendre que l'on peut découvrir dans ces
Epitres presque tout le systtme de la doctrine catholique, du
moins en esquisse, pour ne pas dire qu'il est complet dans cer-
taines de ses parties. Il y a, &4 la vérité, une ou deux lacunes
remarquables, qui semblent destinées & nous prouver qu'elles



— i =

n'ont pas été altérécs; car, dans un siécle postérieur, ces u-
cunes eussent certainement ¢té remplies. La principale consiste
dans lesrares indices que ces Epitres nous offrent de la doctrine
catholique de la Trinité et de la régénération baptismale, qui
n'étaient pas des sujetsde eontroverse au temps de saint Ignace.
Mais, aprés avoir tiré toutes les déductions de I'état complet
de son systéme théologique, examinons ce que renferment ees
sept courtes l"lpitrcs. Nous y trouvons, en premier lieu, le
principe de la foi dogmatique; cnsuite la doetrine de I'Incar-
nation, définie d’une manic¢re presque aussi théologique quelle
I'est dans les quatricme et cinquiéme siéeles; puis, 4 I'aide de
I'Eucharistie, celle de la dissémination d’'une nature nouvelle
et divine dans la race déchue d’Adam. Plus loin, nous y lisons
l'origine divine et le devoir du régime épiscopal; Tautorité
divine de I'évéque, comme représentant de notre Créateur et
Rédempteur invisible; la doctrine des trois ordres, cclle de
T'unité, eclle de la eatholicité de I'Eglise ; le systéme dioedsain 3
le erime de s’en rapporter au jugement particulier en maticre
de foi; ce qui peut étre appelé le caractére sacramentel de
I'unité ; le pouvoir qu'ont les évéques d'administrer le sacrement
de T'ordre ; leur autorité pour toutes les nominations ecclésias-
tiques, et I'importance de la priére en commun. A toutes ces
doctrines on pourrait ajouter I'éloge implicite que saint Ignace
fait de la virginité, 'appui qu’il donne implicitement & la’ réso-
lution de pratiquer cette vertu. Selon toute apparence il a admis
aussi ee qu'on a nommé depuis Disciplina Arcani, ce qui fut
appelé Limbus Patrum, Pobservation du dimanche, et le mé-
rite des bonnes ceuvres. Il a reconnu aussi que la grace est
inhérente, et non extéricure , aux conciles ecelésiastiques , que
les saints se souviennent de nous dans le ciel, ou au moins,
qu'ils nous obtiennent des bienfaits, et que nous entretenons
une communion avec cux durant la vie ct aprés la mort. Son
aversion du Judaisme, et la condamnation qu'il en fit, ne sont
pas choses moins importantes pour jeter, par contraste, de la
Iumiére sur tout ce qui a été dit. »

« Mais ces Epitres sont-clles pures d'altération? continue



— 413 —

Tauteur de F'article; le sont-elles dans leur entier? A Iexception
de certaines corruptions incidentelles, que nous ne pouvons
découvrir maintenant, sont-elles toutes pures? Allons jusqua
accorder que leur substance renferme ee que saint Ignace a
éerit. — Ceux qui le nient, peuvent lutter de leur mieux avee
les grandes diffieultés ou ils se jettent. — Est-il besoin dun
nouveau témoignage pour prouver que le systéme catholique ,
non pas dans son état de germe, a son aurore douteuse, dans
ses tendances, dans son enseignement implicite, dans son
esprit, dans ses prénotions, mais dans sa forme précise, com-
pléte et dogmatique, fut la religion de saint Ignace ? Et, sil en
est ainsi, ou ce saint a-t-il découvert ce systéme ? Comment

a-t-il pu perdre , comment a-t-il pu effacer de son esprit le véri-
table Evangile, si celui-1a n'est pas le vrai? Comment est-il
arrivé en possession de ce systéme, & moins qu’il ne l'ait recu
des Apotres? On ne sait si 'on doit s’étonner davantage de son
ton préeis et déeisif, ou duvaste cercle des doctrines qu'il traite.
Le dernier point, cependant, a une force particuliére que n‘a
pas le premier, en ce quil met tout A fait hors de doute, s'il
reste quelque hésitation dans lesprit, que la concision ayee
laquelle ses sentiments sont exprimés a donné occasion & cer-
tains théologiens de travailler dessus, et de les torturer pour
Jeur donner un sens conforme aux théories de I'Eglise anglicane,
quoiqu’ils ne laient réellement pas. En accordant que, par
une pure coineidence , quelques expressions deses Epitres aient
pu étre interprétées de maniére & fournir un appui apparent a
quelque doetrine postérieure, ou que l'on ait pu donner a
quelques mots, comme 6vseaoripoy €t elxaperiz, un sens qu'ils
n'ont eu que plus tard, il est tout & fait impossible , assuré-
ment, que tant de coincidenees aient pu se rencontrer dans un
document si court, qu'un si grand nombre de doctrines dis-
tinetes qui existérent plus tard dans I'Eglise aient pu aceiden-
tellement s’y trouver consignées, et y étre exprimées fidélement
les mots dont on s’est servi plus tard pour les désigner. Ou les
Epitres de saint Ignace ont été le document d’aprcs lequel le

systeme de I hghee a été historiquement developpé, ce que per-

v



— Alh —

sonne ne soutient, ou le systéme de I'Eglise est la base d'apres
laquelle saint Ignace a éerit ses Epitres. »

Nous n'avons qua ajouter, touchant une phrase qui est
presque au eommencement de ce dernier extrait, que quoique
I'on trouve dans saint Ignace certaines doctrines eatholiques ,
« non pas a leur état de germe, & leur aurore douteuse, dans
leurs tendances, dans leur enseignement implicite, dans leur
esprit, dans leurs prénotions, mais dans une forme précise,
compléte et dogmatique, » cependant ses Epitres nous offrent
aussi d'autres doctrines qui sont tout au plus & leur état rudi-
mentaire, telles, par exemple, que la doctrine de la saihte
Trinité, celle du péché originel ou de la régénération baptis-
male, comme nous I'avons expressément énoncé dans un des
passages ci-dessus.

Nous aurions pu faire mention, dans ee que nous aurons a
dire en traitant de la prochaine m'quue de distinction entre un
dmcloppemcm vrai ou faux, de I'aptitude, si je puis 'appeler
ainsi, du texte des Epitres dc saint Ignace au travail d'un dé-
veloppement subséquent, aptitude qui est aussi des plus frap-
pantes dans les éerits d’autres Péres, tels que saint Athanase
et saint Augustin; mais il nous semble plus naturel de I'avoir
fait ici. Voild done des preuves que ees développements de
doctrines, qui firent plus tard partie du Symbole de I'Eglise,
cxistaient dans les premiers temps du Christianisme, soit dans
la pensée de certains hommes, soit dans la croyance populmrc.



CHAPITRE HUITIEME.

090 ——

SECTION PREMIERE.

APPLICATION DE LA CINQUIEME MARQUE DE FIDELITE DANS UN
DEVELOPPEMENT.

Dans le premier chapitre de cet Essai, nous avons désigné la
Suite Logique eomme une quatriéme marque de fidélité dans
un développement, et maintenant nous allons la mettre en
lumiére d'une maniére succinete par l'histoire de la doetrine
chrétienne; c’est-a-dire, que je veux donner des exemples d’'une
doctrine conduisant & une autre, de telle sorte que si l'on
admet la premicére, on puisse difficilement nier la seconde, et
qu'on soit dans limpossibilité d’appeler la seconde une corrup-
tion sans que cette imputation rejaillisse sur la premiére. J’em-
ploie les mots « suite logique » par opposition & ce travail
d’incorporation et d'assimilation que nous avons derniérement
passé en revue pour indiquer un développement intérieur de
doctrine et de pratique par voie de raisonnement. En consé-
quence, la Suite logique comprendra toute marche de la pensée
qui va d'un jugement & un autre, comme, par exemple, par
voie de convenance morale, dont les prémisses et la conclusion
ne peuvent admettre I'analyse. Ainsi, dansl'exemple de Corneille
et de ses amis, saint Pierre dit : « Quelqu'un peut-il refuser de
F'eau pour empécher de baptiser ceux qui ont recu le Saint-
Esprit aussi bien que nous? »



— 416 —

§ 1.

Développements qui naissent dela question de la divinité de Notre Scigneur.

Il n’est personne, si peu qu'on ait étudié les ouvrages théolo-
giques de la primitive Eglise, qui ne sache que le langage des
Péres antérieurs au concile de Nicée sur la divinité de Notre
Seigneur peut bien plus aisément étre concili¢ avee Fhypothese
des Ariens, que celui*des Péres qui vinrent aprés ce concile.
Ainsi saint Justin parle du Fils comme servant le Pére dans la
eréation du monde, comme ayant été vu par Abraham, comme
ayant convers¢ avec Moise au milicu du buisson ardent, comme
ayant apparu a Josué avant la chute de Jéricho (1); il en parle
comme d'un ministre et d'un ange, et comme numériquement
distinet du Pére. De son coté, saint Clément parle du Verbe (2)
comme de « linstrument de Dieu, » comme de celui « qui
approche le plus de I'Etre-Supréme,» comme «du ministre de la
volonté du Pére tout-puissant (5),» comme « d'une énergie,
pour ainsi dire, ou d'une opération du Pére (4),» et « établi
comme [auteur de tout bien par la volonté du Pére tout-puis-
sant. » Le eoncile d'Antioche, qui condamna Paul de Samosate,
dit que «le Fils apparut aux Patriarches, et conversa avec cux;
que quelquefois il est attest¢ qu'il est ange, d'autres fois Sei-
gneur, et dautres fois encore Dieu; » que tandis qu'il « est
mmpie de penser que le Dieu de univers soit appelé un ange,
le Fils est 'ange du Pére (5). » Toutefois les preuves formelles
ne sont pas néessaires; sile fait neit pas été tel que je Tai
établi, Sandius n'aurait pas attaqué les Péres postérieurs au
concile de Nicée, et Bull n'aurait pas eu a défendre ceux qui
Font précédé.

Voici I'un des principaux changements qui eurent licu avee

(1) Kaye's Justin, p. 59, etc.

(2) Kaye's Clément, p. 335.

(3) Ibid., p. 341.

(4) 1bid., p. 342.

(3) Reliq. Sacr., 1. ii, p. 469, 470.



— 17 —

le temps : Les Péres antérieurs au concile de Nicée, comme on
le voit dans quelques-uns des extraits qui précédent, parlent
des visions d’anges que l'on trouve dans 'Ancien Testament,
eomme ¢étant des apparitions du Fils de Dieu ; mais saint Au-
gustin introduisit la doetrine explicite recue depuis son époque,
que cest par lintermédiaire des anges que le Fils, qui est
présent partout, s¢ manifeste aux hommes. Cétait 1a la seule
interprétation que 'on pat donner de ce que disent les Péres
d’avant le coneile de Nicée, dés que la raison commenca & exa-
miner la pensée quiils avaient voulu rendre. Ils n'avaient pu
vouloir dire qu’il était réellement possible de voirle Dieu éternel
avee les yeux du corps; or sil'on avait vu quelque chose, ce ne
pouvait étre que quelque gloire eréée, ou quelqu’autre embléme
sous lequel il plaisait au Trés-Haut de manifester sa présence.
Ce que 'on avait entendu était un bruit aussi extérieur a son
essence et aussi distinet de sa nature, que les coups de tonnerre
oule son de la trompette qui retentissaient autour du montSinai.
Jusqu'a saint Augustin, on ne discuta pas sur ce que pouvaient
étre ces visions; la question et la réponse étaient restées sans
étre développées. Les premiers Péres avaient parlé comme s'il
n’y avait pas eu de medium interposé entre le Créateur et la
eréature, et ils semblaient faire ainsi du Fils éternel le medium ;
mais sans avoir déterminé ce que c¢’¢tait réellement. Saint Au-
gustin pensa, et son opinion fut recue dans la suite, que ce
nmétait pas un simple phénoméne atmosphérique , ou une
impression faite sur les sens, mais la forme matérielle particu-
licre aux anges pour manifester leur présence, ou bien I'appa-
rition d'un ange sous la forme matérielle dont les esprits
bienheurcux se revétent pour se montrer aux hommes. Par
suite de cette explication, I'ange du buisson ardent, la voix qui
parla & Abraham, et 'homme qui lutta contre Jaeob, ne furent
plus regardés comme le Fils de Dieu, mais comme des anges
dont il avait employ¢ le ministére, et au moyen desquels il avait
manifesté sa présence et sa volonté. Ainsi la controverse avee
les Ariens tendit 2 nous donner une vue plus élevée des actes
de Notre Seigneur comme médiateur, 4 nous les faire envisager



— 418 —

plutot sous leur rapport divin que sous leur rapport humain, et
4 les associer d'une manicre plus intime & la gloire ineffable qui
entoure le wone de Dieu. Loflice de Médiateur ne fut plus
désormais envisagé en lui-méme, comme occupant cette place
tout & fait subordonnée, qu'il avait cue autrefois dans la pensée
des chirétiens, mais eomme une eharge assumée par celui qui,
quoique devenu homme pour la remplir, était néanmoins tou-
jours demeuré Dieu. Les cuvres et les attributs qui avaient été
Jjusques-la rapportés z‘n_l'lfconomie ou a la qualit¢ de Fils de
Dicu, furent simplement attribués & son humanité. Au furet a
mesure qu'avanca la controverse, il se manifesta une tendance &
contempler Notre Seigneur dans ses perfections absolues, plutdt
que dans sa relation avec la premicre personne de la sainte
Trinité. Ainsi, tandis que le Symbole de Nicée parle du« Pére
Tout-Puissant, » de «son Fils unique, Notre Seigneur, Dieu de
Dieu, Lumiére de Lumiére, vrai Dieu de vrai Dicu, » et du
Saint-Esprit, « le Seigneur qui donne la vie, » le Symbole de
saint Athanase nous dit que «le Pére est éternel, le Fils éternel,
et le Saint-Esprit éternel, » que « 'un n’a pas existé avant ou
apreés lautre, et n'est ni plus ni moins grand que l'autre. »

Les controverses contre les Apollinaristes et eontre les Mono-
physites, qui eurent lieu dans le eours du si¢ele suivant, ten-
dirent & un développement dans la méme direction. Puisque les
hérésies, qui étaient combattues, maintenaient, au moins vir-
tuellement, que Notre Scigneur n’était pas homme, il était
naturel d'insister sur les passages de I'Eeriture qui parlent de sa
nature créée et subordonnée. Ces discussions eurent pour effet
immédiat de faire appliquer a son humanité des textes que I'on
avait plus communément attribués jusque-la & sa qualité de Fils
de Dieu. Ainsi, par exemple, ces paroles, « mon Pére est plus
grand que moi, »qui avaient ¢été appliquées, méme par saint
Athanase, & Notre Seigneur comme Dicu, furent plus commu-
nément appliquées & son humanité par les éerivains postérieurs;
et, de cette manicre, la doetrine de sa subordination au Pére
éternel , qui apparait d'une maniére si prééminente dans la
théologic d'avant le concile de Nicée, tomba, pour ainsi dire,



— 419 —

dans I'ombre, en comparaison de ce qu'elle avait ¢té au-
paravant.

On découvre un résultat remarquable qui coincide avee ces
changements. La maniére de traiter les erreurs des Ariens et
des Monophysites, ayant ce méme caractére, conduisit naturel-
lement au culte des Saints; car on fit place aux médiateurs
eréés dans la proportion o I'on eessa d'appliquer & Notre Sei-
gneur les paroles qui désignent une médiation de créature. De
plus, en ce qui regarde les visions d’anges, si, comme 'explique
saint Augustin, ces apparitions étaient des eréatures, ecs créa-
tures recurent certainement des Patriarches un culte qui, & la
vérit¢, ne s'adressait pas & elles-mémes , mais & celui qui était
au dessus d'elles, ct dont clles tenaient la place. Lors done que
« Moise se cacha le visage parce quiil était effrayé de regarder
Dieu, »il se cacha le visage devant une eréature; quand Jacob
dit : «J’ai vu Dicu face & face, et jai cu la vie sauve, » e'était le
Fils de Dieu qui était I3 ; mais ce que vit Jacob , ce avee quoi il
lutta, était un Ange. Quand « Josué tomba le visage contre
terre, et adora le chef de I'armée du Seigneur en lui disant :
Que dit mon Seigneur a son serviteur? » ee qu'il vit et ee quiil
entendit, si I'on peut adopter I'explication de saint Augustin,
était une créature glorifiée et le Fils de Dicu était en elle.

L’Ancien Testament fournit des préeédents bien préeis qui
montrent la piété d'une telle adoration. Lorsque’ « les enfants
d’Israél virent la colonne de nuée se tenir & la porte du taber-
nacle, tous se levérent et adorcérent, chacun se tenant &
l'entréc de sa tente (1). » Quand Daniel aussi vit « un homme
vétu d'habits de lin, » « il ne resta plus de foree » en lui, car
sa « beauté se changea en laideur; » il tomba le visage contre
terre, sc mit ensuite sur ses genoux et sur ses mains, puis enfin
« se releva tout tremblant, » et dit: « O Seigneur, cette vision
a renouvelé mes chagrins, et il ne me reste plus de force,
car comment votre serviteur pourra-t-il vous parler, mon
Seigneur (2)? » On objectera peut-étre contre cet argument ,

(1) Ex., xxxiii, 10.
(2) Dan., x, 3-17.



— 420 —

qu'un culte Iégitime, dans un systéme élémentaire, peut étre
illégitime quand « la gréice et la vérité nous sont venues par
Jésus-Christ. » Mais assurément on peut répondre i cela, que
ce systéme élémentaire était fortement opposé a l'idolatrie, et
s’était montré on ne peut plus ombrageux de tout ce qui pouvait
en approcher ou la favoriser. De plus, la prééminence donnée
dans le Pentateuque & la doetrine d'un Créateur et la réserve
comparative avee laquelle ce livre parle de la eréation des anges,
mises en regard de la place apparente donnée, dans les der-
niers Prophétes, a la eréation des Anges, sont, rigourcusement
parlant, une marque de cette jalousie ombrageuse, et de sa
cessation dans la suite des temps. On ne peut rien conclure du
blame de saint Paul contre le culte des anges, puisque le péché
quil signale était « de ne pas tenir au culte de Dieu, » et
d’adorer comme source de tout bien les eréatures ¢ la place
du Créateur. La méme explication s'applique aux passages
semblables 4 ceux-ci que l'on trouve dans saint Athanase et
Théedoret, et qui réprouvent le culte des anges.

La controverse contre les Ariens avait conduit & un autre dé-
veloppement, qui confirmait, par anticipation, le culte auquel
visait la doetrine de saint Augustin. En répondant a I'objection
faite contre la divinité de Notre Seigneur, d'aprés des textes ou
il est parl¢ de son exaltation, saint Athanase est conduit & in-
sister longuement sur les avantages que I'homme en a retirés.
Il dit qu'en vérité ee n'est pas Jésus-Christ, mais cette nature
humaine qu’il a prise, qui a été élevée et glorifiée en lui. Plus
Fargument que les hérétiques tiraient de ces textes contre sa
divinité paraissait plausible, et plus saint Athanase, en expli-
quant ces textes, mettait d’emphase & montrer I'exaltation de
notre nature régénérée. Mais 'union entre Jésus-Christ et ses
fréres doit étre bien intime, et la gloire de ces derniers doit étre
bien grande, si le langage qui semblait appartenir au Verbe
incarné s'appliquait récllement aux hommes. Ainsi, sous la
pression de la controverse , apparut et se développa une vérité
que les chrétiens avaient erue, il est vrai, jusqu'alors, mais qui
se trouvait 4 un état moins parfait, et qui n’¢tait pas reconnue



— 421 —

publiquement. La sanctification, ou plutét la déification de la
‘nature de 'homme, est un des principaux sujets de la théologie
de saint Athanase. Jésus-Christ, en s'élevant, éléve avee lui ses
saints au plus haut degré de la puissance; ils vivent de sa vie;
leur corps ne fait qu'un avee sa chair; ils deviennent des fils
de Dieu, des rois et des dicux. I est en eux paree qu’il s'est
uni & la nature humaine; et cette nature, qui a été déifiée en
s'unissant & lui, il la communique pour qu’elle puisse les déifier
cux-mémes. Il est en eux par la présence de son esprit, et il se
manifeste en eux. Il les admet & la participation des titres
d’honneur qui lui appartiennent en propre. Nous pouvons leur
appliquer sans hésiter le langage le plus sacré du Psalmiste et
des Prophétes. On peut dire de saint Polycarpe et de saint
Martin, aussi bien que de Notre Seigneur : « Tu es le prétre
éternel. » Saint Laurent a accompli ces paroles : « II répand
sur les pauvres ses dons et ses libéralités. » « J'ai trouvé mon
serviteur en David, » a été dit d’abord du roi d’Israél, mais
ces paroles regardent réellement Jésus-Christ, et sappliquent
ensuite par la grace & ses Vicaires sur la terre. « Je t'ai donné
les nations pour héritage, » est la prérogative des papes. « Tu
as accompli le désir de son eceur, » est Phistoire d'un martyr.
« Tu as aimé la justice et tu as hai l'iniquité, » est la louange
des vierges.

« De méme que Jésus-Christ mourut, dit saint Athanase, et
fut exalté comme homme, de méme on dit que, comme homme,
il prend ce quiil a toujours eu comme Dieu, de maniére, i
nous faire participer 4 un don si élevé de la grace. Car le Verbe,
en recevant un corps, ne fut pas abaissé au point de chercher
4 obtenir une grace, mais, au contraire, il déifia plutét le corps
qu’il prit, et de plus, il accorda gracieusement & la race hu-
maine de la défier aussi. Il était de la gloire du Pére que
I'homme, eréé par lui et déchu ensuite, fut de nouveau réha-
bilité, et que, devenu la proie de la mort, il put étre rendu &
la vie, et devenir le temple de Dieu. Car, vu que les puissances
célestes, les anges et les archanges avaient toujours adoré le

BisLiorn. mst. 6° ANNEE. I cuvr. 36



— 422 —

Seigneur, eomme ils 'adorent maintenant sous le nom de Jésus,
c'est pour nous une bien grande faveur et une bien grande exal-
tation, que le Fils de Dieu soit adoré, méme apres s'étre fait
homme, et que les puissances eélestes ne soient pas surprises
de voir entrer dans leur royaume un grand nombre d'entre
nous, qui ne faisons 'qu'un corps avec Jésus-Christ (1). »Ce
passage dit presque que les saints glorifiés partageront I'hom-
mage que les anges rendent & Jésus-Christ, le Véritable Objet
de tout le culte; il nous suggére du moins une raison (ui nous
explique pourquoi I'ange refuse, dans FApocalypse, 'hommage
de saint Jean, le théologien et le prophéte de I'Eglise. Mais saint
Athanase s'exprime d'une maniére plus explicite encore : « De
ce que le Seigneur , méme aprés avoir pris un corps humain
et avoir recu le nom de Jésus, fut adoré et reconnu pour étre
le Fils de Dieu, et que le Pére est connu par lui, il est clair,
comme nous l'avons dit, que ce n’est pasle Verbe, considéré
comme Verbe, qui a recu cette grace si extraordinaire, mais
nous-mémes ; car, a cause de notre liaison avee son corps, nous
sommes aussi devenus les temples de Dieu, et, par conséquent,
nous sommes faits fils de Dicu; de sorte que maintenant le
Seigneur est adoré méme en nous, et eeux qui l'ont contemplé
rapportent, comme dit FApotre, que Diew est vérité dans ses
saints (2). » Ce passage parait établir bien clairement, que ceux
connus comme adoptés de Dieu, ses fils en Jésus-Christ, sont
dignes d'un culte & cause de celui qui est en eux; doctrine qui
interpréte et explique a la fois Iinvocation des saints, le respeet
pour les reliques et la vénération religicuse que I'on a eue quel-
quefois méme pour des vivants, qui, étant saints, furent douds
du don des miracles (s). Le culte est done une corrélation né-
cessaire de la gloire; de méme que les natures créées peuvent
étre admises & partager la gloire incommunicable du Createur,
ainsi elles ont part au culte qui n’est proprement du qu’a lui seul.

La controverse contre les Ariens eut, sur un autre sujet,

(1) Athan., Orat. i, 42, trad. d'Oxf.

(2) Ibid.
(3) Euseb., Vit. Const., 1v, 28.



= 498 —

une influence plus intime, quoiqu’elle ne fit pas immédiate.
Nous avons déja signalé sa tendance & donner une nouvelle
interprétation aux textes qui parlent de la subordination de
Notre Seigneur; ceux qui étaient admis furent plus particu-
liérement expliqués comme se rapportant & son humanité plutot
qu’a sa qualité de fils. Mais il y avait d’autres textes qui n’ad-
mettaient pas eette interprétation, et qui, sans cesser d’appar-
tenir 4 Jésus-Christ, pouvaient paraitre s'appliquer plus diree-
tement & une créature quau Créateur. A la vérité, il était
réellement « la Sagesse en qui le Pére s'était complu éternelle-
ment, » et cependant, dans les circonstances ou se produisit
Ihérésie des Ariens, il elit été naturel que les théologiens cher-
chassent 4 faire 4 un autre qu'au Fils éternel I'application im-
médiate de ces paroles. Ainsi, la controverse souleva une
question qu’elle ne résolut pas. Elle découvrit, si nous pouvons
parler ainsi, dans le royaume de lumiére une nouvelle sphére,
2 laquelle I'Eglise navait pas encore assigné ses habitants.
L’Arianisme avait admis que Notre Seigneur était a la fois le
Dieu de l'alliance évangélique et le Créateur réel de I'univers.
Mais cela méme ne pouvait suffire, parce quil ne reconnaissait
pas Jésus-Christ comme 1'Etre Unique, Eternel, Infini et Su-
préme, en soutenant qu’il avait été fait par Dieu. Ce n’était pas
assez que cette hérésie proclamat que Jésus-Christ avait été
engendré d'une manicre ineffable avant tout le monde; ce
n’était pas assez de le placer au-dessus de toutes les eréatures
comme le type de toutes les ceuvres sorties des mains de Dieu;
ce n'était pas asscz d'en faire le Seigneur de ses saints, le Mé-
diateur entre Dieu et 'homme, 'Objet de I'adoration, I'Image
du Pére; cela ne suffisait pas, parce que ce n'était pas tout,
et qu'entre le tout et ce qui n’est pas le tout il y avait une dis-
tance infinie. La plus élevée des eréatures est de niveau avee la
plus humble en comparaison de I'unique Créateur lui-méme.
Cest-a-dire que le concile de Nicée reconnut le principe féeond,
que quand nous croyons et enscignons qu'un étre est une eréa-
ture, cet étre n'est récllement pas Dieu pour nous, de quelques
titres élevés que nous T'honorions, et quels soient les hom-



— 4% —

mages que nous lui rendions. Arius et Astérius confessaicnt
tout, si ce n'est la toute-puissance de Jésus-Christ; ils accor-
daient beaucoup plus a la sainte Vierge que saint Bernard ou
saint Alphonse ne l'ont fait depuis; cependant ils considéraient
Jésus-Christ comme une eréature, et ils furent trouvés en dé-
faut. Ainsi, il y eut « un prodige dans le ciel; » on vit un tréne
¢levé bien au-dessus de toutes les puissances eréées, médiatrices,
et qui intereédent; on vit un titre modele, une couronne bril-
lante comme l'étoile du matin, une gloire émanant du trone
¢éternel, des vétements purs comme les cieux, un sceptre élevé
au-dessus de tous les autres. Et quelle était Ihériticre présomp-
tive de toute eette majesté? quelle était cette Sagesse, et quel
était le nom de celle dont il a été dit : « La Mére du pur amour,
de la crainte et de la sainte espérance, » « exaltée comme un
palmier dans Engaddi, et comme un rosier dans Jéricho, »
« eréée dés le commeneement, avant le monde, » dans les
conseils de Dieu, et « son pouvoir était dans Jérusalem? » On
trouve cette vision dans I'Apocalypse, qui dépeint une femme
ayant pour vétement le soleil, la lune sous ses pieds, et sur sa
téte une couronne de douze étoiles. Ceux qui ont de la dévotion
pour la sainte Vierge nc¢ vont pas au deld de la vraic foi, &
moins que les blasphémateurs de son Fils n’en soient en posses-
sion. L'Eglise de Rome n'est pas idolatre,, & moins que I'Aria-
nisme ne soit Porthodoxie.

Je ne pose pas des conclusions arrachées & la controverse,
mais celles qui ont ¢été tirées de prémisses posées d'une maniére
large et profonde. 11 fut done démontré, il fut décidé qu’exalter
une créature n'était pas reconnaitre sa divinité. Je ne parle pas
des Semi-Ariens, qui, en admettant que Notre Scigneur tirait
sa substance de celle du Pére, et en niant sa consubstantialité,
prétaient réellement & l'accusation de soutenir quil existait
deux Dieux, car ils ne présentaient pas un paralléle aux défen-
seurs des prérogatives de la sainte Vierge. Mais je parle des
Ariens qui ont enseigné que la substance de Notre Seigneur
avait été eréée; et il est vrai de dire que saint Athanase, en
condamnant la théologie de ces. hérétiques, vengea celle du



— 425 —

moyen age. Quand on voit combien les Sociniens, les Sabel-
liens, les Nestoriens et autres sectaires de ce genre, abondent
aujourd’hui sans qu'eux-mémes le sachent, il ne faut pas
s'étonner si ces hommes, dont les idées sur la Divinité de Notre
Seigneur ne se sont jamais élevées assez haut pour le considérer
autrement que comme un homme en qui Dieu manifesta sa
présence d'une maniére particuliére, ¢’est-a-dire comme dans
un saint catholique, il ne faut pas s'étonner, disons-nous, si ces
hommes reconnaissent, dans les honneurs rendus par I'Eglise
a la sainte Vierge, les honneurs mémes, et les honneurs sculs,
qu'ils offrent & son Fils Eterncl.

Jai dit que dans les premiers siéeles, la place occupée par la
sainte Vierge dans I'économie de la grace n’était pas reconnue
d’unc maniére publique et canonique; il était réservé au cin-
quiéme si¢cle de déterminer ce point, comme la définition de
la divinité propre de Notre Seigneur avait été le travail du qua-
tritme. Une controverse contemporaine de celles dont nous
avons déja parlé, je veux dire celle contre les Nestoriens, acheva
de compléter le développement donf les premiéres avaient été
I'occasion, et fournit, sije puis m’exprimer ainsi, le sujet de la
proposition auguste dont les Ariens avaient préparé la défini-
tion. Afin d’honorer Jésus-Christ, afin de défendre la véritable
doctrine de I'Incarnation, afin d’assurer I'exactitude de la foi
sur I'humanité du Fils éternel, le concile d'Ephése décida que
la bienheureuse Vierge Marie est la Mére de Dieu. Ainsi, toutes
les hérésies de cette époque, quoique opposées les unes aux
autres, tendirent d'une maniére étonnante a lexaltation de la
sainte Vierge ; et I'Eeole d’Antioche, cette source du rationa-
lisme primitif, conduisit I'Eglise & préciser d’abord la grandeur
a laquelle on concoit quune créature puisse étre ¢levée, et a
définir ensuite la dignité incommunicable dela sainte Vierge.

Mais le sentiment spontané ou traditionnel des chrétiens
avait, comme nous l'avons vu dans le chapitre prée¢dent, de-
vancé, en grande mesure, la décision formelle de I'Eglise.
Ainsi, le titre de Theotocos ou de Mére de Dicu, était fami-
lier aux chrétiens dés les premiers temps, et il est employé,



— 426 —

entrautres derivains, par Origéne, Eusébe, saint Alexandre,
saint Athanase, saint Ambroise, saint Gngoxrc de Nazianze |
saint Grégoire de Nysse et saint Nil. Saint Epiphane, Dxd)mc
et autres encore l'avaient appelée Toujours-Vierge ; plusieurs
avaient dit quelle est « la Mére de tous les vivants, » eomme
étant l'antitype d'Eve ; car, ainsi que Pobserve saint Epiphane,
« ¢'est en Verité, » et non en figure, « que la Vie elle-méme
est venue en ce monde de Marie, que Marie a pu porter des
fruits de vie, et devenir la mére des vivants (1). » « Nous avons
tous pc.ch(, dit saint Augustin, excepté la sainte Vi ierge Marie,
dont je souhaite, pour I'honneur de Notre Seigneur, qu'il ne
soit pas du tout question quand nous traitons du péché. » « Elle
était seule, et elle opéra le salut du monde, » dit saint Ambroise,
en faisant allusion & la mani¢re dont elle concut le Rédemp-
teur. Suivant ce méme Pére, elle a été figurée par cette colonne
de nuée qui guida les Israélites dans le désert, et elle recut une
si grande grace, que non-seulement clle cut elle-méme Ia vir-
ginité, mais encore elle put la communiquer & ceux qu'elle visi-
tait. » Elle le fut aussi par '« le Rejeton de la tige de Jessé, » dit
saint Jérome, et « la Porte de I'Orient, par laquelle le Grand-
Prétre scul peut entrer et sortir, quoiquelle soit toujours
fermée ; » — par la femme sage, dit saint Nil, qui « a vétu tous
les eroyants de la toison de I'Agneau 2 qui elle a donné nais-
sance, avec la robe d'incorruptibilité, et les a délivrés de leur
nudité invisible; » — « par la Mére de la Vie, de la beauté et
de la majesté, I'Etoile du matin, » suivant Antiochus; — par
« les nouveaux cieux mystigues. » Elle fut encore figurée par
«les cieux qui portent la Divinité, » par « le vin fécond qui
nous a fait passer de la mort 2 la vie, » suivant saint Ephrem
— enfin, suivant saint Maxime, par « la manne d¢lieate, écla-
tante, douce et vierge, qui, quoique venue du ciel, a répandu
sur tous les membres des Eglises une nourriture plus agréable
que le micl. »

Saint Proclus Tappelle « la coquille intacte qui contient la

(4) Har., 78, 18.



— 427 —

perle préeicuse, » « la chisse sacrée de I'innocence, » « l'autel
d’or de I'holocauste, » « 'huile sainte de I'onetion, » «la riche
boite d'albatre contcnant le spicanard, » « I'arche dorée en
dehors ct en dedans, » «la génisse, dont les cendres, ¢est-a-dire
le eorps que Notre Seigneur a pris d’elle, purifient ceux qui
sont souillés de la tache du péehé, » « la belle épouse des Can-
tiques, » « lappui (svipype) des croyants, » « le diadéme de
I'Eglise, » « expression de Iorthodoxie. » Ce sont la des péri-
phrases oratoires, mais nous ne les employons que pour les
grands sujets, et non pour les petits. Ailleurs, ee saint lappelle
encore « le seul pont de Dicu a4 'homme. » Dans un autre
endroit, il va plus loin : « Parcourez, dit-il, toute la création
dans vos pensées, et voyez s'il est rien d'égal ou de supérieur a
la sainte Vierge, Mcre de Dicu. »

Voici en qucls termes en parle aussi Tliéodote, I'un des
Péres d'Ephése, ou tout autre quel qu'il soit, dont les Homélies
furent données a saint Amphiloque : « En qualité de débiteurs
ct d'affectionnés serviteurs de Dicu, faisons autant que nous en
. sommes capables hommage & Dieu le Verbe, et 4 sa Mére, du
don de la parole... Salut, Mére revétue de lumiére, de cette
~ lumiére qui ne s'éclipse jamais ; salut, Mére de sainteté sans
tache ; salut, souree limpide du fleuve de vie! » Aprés avoir
parlé de I'Incarnation, il continue : « La divine Vierge Mére
nous présente toujours de tels paradoxes dans ses saintes splen-
deurs; car d'elle s'échappe la Source de Vie; cest elle qui
posséde ces mamelles pleines de lait spirituel et pur; et nous
devons, méme dés A présent, y courir avee ardeur pour en
sueer la douceur, non afin d'oublier ec qui est passé, mais de
désirer ee qui est & venir. »

Saint Fulgenee, Pére de la méme époque, dit: « Marie est
devenue la fenétre du eiel, car c'est par elle que Dieu a répandu
la vraie Lumiére sur le monde; elle est I'échelle eéleste, car
cest par elle que Dieu est deseendu sur la terre.... Vous qui
étes vierges, venez a une Vierge; vous qui concevez, venez &
eelle qui a concu ; vous qui étes enceintes, venez a celle qui a
porté dans son sein: vous qui ¢tes méres, venez & une Mére,



— 428 —

vous qui allaitez, venez a celle qui a allaité; vous qui étes jeunes
femmes, venez & celle qui est jeune femme. » Enfin, « vous
avez trouvé grace, dit saint Pierre Chrysologue, dans quelle
proportion I'avez-vous trouvée? Il avait dit plus haut, dans sa
plénitude. Et vraiment, ¢'¢tait sa plénitude, puisque, d'une forte
ondée, elle pouvait se répandre sur et dans toute la eréation (1). »

Tel était, au sujet de la sainte Vierge, le sentiment que les
hérésies des Ariens, des Nestoriens et des Monophysites trou-
vérent dans llmhse,_ et auquel les décisions doctrinales dont
elles furent I'oceasion imprimérent une forme et une homo-
généité qui ont été transmises dans I'Eglise de siécle en sidcle
jusqu'a ce jour.

§ 2.

Développements découlant de la doctrine du Baptéme.

1. Il n’est pas néeessaire de s'étendre ici sur les bienfaits com-
muniqués a 'ame , dans I'opinion de la primitive Eglise, par le
sacrement du Baptéme. Le point & constater, clest que le don
distinetif du Baptéme était d'effacer entiérement les péchés
passés. On croyait aussi que le sacrement ne pouvait pas étre
administré une seconde fois. De 13 naissait immédiatement la
question de savoir comment on pouvait effacer la souillure des
péchés commis aprés le Baptéme.

Les premiers chrétiens sentaient si vivement et si intime-

(1) Aug. de Nat. et Grat., 42. — Ambros., Ep. 1,49, § 2, in Psalm., 118;
v. 3, de Instit. Virg., 50. — Hieron. inIs., x1, 1, contr. Pelag , ii, 4. —
Nil., Ep. 1, p. 267. — Antioch. ap. Cyr. de Rect. ¥id., p. 49. — Ephr. Opp.
Syr., LI, p.607. — Max, Hom., 43.—Procl. Orat., vi, p. 225-228, p. 60,
179. 180, edit. 1630. — Theodot. ap. Amphiloch., p. 39, etc. — Fulgent. ,
Serm. 3, p. 125. — Chrys., Serm. 142. On peut ajouter un passage frappant
tiré¢ d'un autre sermon du dernier auteur sur ces paroles : « Elle pesa dans son
esprit quelle maniére de saluer, ete. » « Quantus sit Deus satis ignorat ille,
qui hujus Virginis mentem non stupet, animum non miratur. Pavet ceelum,
tremunt Angeli, creatura non sustinet, natura non suflicit; et una puella sic
Deum in sui pectoris capit , recipit , oblectat hospitio , ut pacem terris, ecelis
gloriam, salutem perditis, vitam mortuis, terrenis cum ceelestibus paren-
telam, ipsius Dei cum carne commercium, pro ipsd domds exigat pensione ,
pro ipsius uteri mercede conquiret, etc. » Serm. 140.



— 429 —

ment conibien cette question touchait a chacun, qu'ils différaient
de reeevoir le Baptéme comme on différe aujourd’hui de rece-
voir la sainte Eucharistie. Il est certainement diflicile pour nous,
aujourd’hui, de pénétrer I'ensemble des motifs qui détermi-
naient ce délai. Indépendamment du sentiment des avantages
que procurait le privilége du Baptéme, il y avait dautres
raisons qui le faisaient différer; ainsi, par exemple, la répu-
gnance de se soumetire & une régle de vie, et la erainte de la
responsabilité que l'on simposait par le Baptéme. C'était au
point que la nécessité du Baptéme des enfants, qui, fort heu-
reusement, est regardée aujourd’hui comme une régle fonda-
mentale du devoir des ehrétiens, était appréciée avec moins
d'exactitude dans la primitive Eglise. Au quatriéme siécle méme,
saint Grégoire de Nazianze, saint Basile et saint Augustin, qui
avaient des méres chrétiennes, ne furent pas baptisés avant
d'étre adultes. Saint Grégoire fut consacré a Dicu par sa mére
immédiatement aprés sa naissance; il le fut de nouveau aprés
avoir atteint I'dge de raison, par la cérémonie qui consistait &
prendre les livres sacrés dans ses mains comme moyen de
conséeration. Il eut de picuses dispositions dés sa jeunesse,
et S'était voué au célibat. Cependant son Baptéme n'eut licu
quaprés quiil eut fréquenté les écoles de Césarée, de Palestine,
d’Alexandrie, et quil se fut mis en route pour Athénes. 8'étant
embarqué durant les vents de novembre, il fut en danger de
périr pendant vingt jours. Il se présenta pour reeevoir le Bap-
téme aussitét aprés son débarquement. Saint Basile était fils de
confesseurs de la foi, du coté paternel et du coté maternel. Sa
grand’mére Macrine, qui [éleva, avait vécu pendant sept ans
avec son mari dans les foréts de Pont, durant la perséeution de
I'empereur Déce. On disait que son pére avait fait des miracles.
Sa mére, orpheline d’'une grande beauté, se trouvant sans pro-
teetion, fut foreée de renoncer  I'espérance de vivre dans le
célibat. Pendant son mariage, elle se fit remarquer par les
soins qu'elle prodiguait aux étrangers et aux pauvres, et par
ses offrandes aux églises. Le singulier bonheur d'avoir guatre de
ses enfants, sur dix, mis au nombre des saints, prouve avee quel



— =

soin religieux elle les éleva. Saint Basile fut du nombre. Ce-
pendant ce fils de parents si religieux ne fut pas baptisé avant
d’étre arrivé & I'état d’homme fait, avant d'avoir atteint, suivant
I'éditeur bénédictin, sa vingt-uniéme et peut-étre sa vingt-
neuvieme année. La mére de saint Augustin, qui est elle-méme
une sainte, était ehrétienne quand son fils vint au monde,,
quoique son mari ne le fut pas. Immédiatement aprés sa nais-
sance, saint Augustin fut fait catéchumeéne; étant tombé
malade dans son enfince, il demanda le Baptéme. Sa mére
alarmée avait pris ses mesures pour le faire admettre dans
I'Eglise, quand tout & coup il se trouva mieux, et son baptéme
fut différé. Il ne fut baptisé qu'a P'age de trente-trois ans , aprés
avoir ét¢ durant neuf ans victime des erreurs manichéennes.

Il est évident que la position du Baptéme, dans le systéme
ecclésiastique des premiers siéeles , n'était pas la méme que
dans les temps postérieurs; et eette position était encore moins
clairement indiquée dans les trois premiers si¢eles. Comme je
I'ai dit plus haut, le probléme qui demandait une solution était
celui-¢i : Puisquiil n'y a qu'un Baptéme, que peut-on faire
pour ceux qui ont recu l'unique rémission de leurs fautes, et
qui ont péché ensuite? Les premiers Péres paraissent avoir eru
que 'Eglise avait le pouvoir d'accorder une fois, mais une fois
seulement, la réeonciliation aprés de graves offenses ; du moins
telle fut Ia la pratique des temps primitifs. Trois péchés eepen-
dant paraissent, au moins en Occident , avoir été regardés
comme irrémissibles : l'idolatrie , le meurtre et I'adultére. Un
tel systéme de discipline eeclésiastique, qui était eonvenable
pour une communauté peu nombreuse, et méme utile dans
un temps de perséeution, ne pouvoit subsister dans le Chris-
tianisme, & mesure quil s'étendit dans Punivers entier, et quiil
attira & lui toutes les nations. Une régle plus indulgente s'établit
peu & peu; ecpendant I'Eglise d’Espagne adhérait encore &
I'ancienne discipline dans le quatriéme siéele, et une portion de
celle d’Afrique au troisitme. Dans l'autre partie de la chré-
tienté, il n'y eut d'adoucissement que pour le erime d'inconti-
nence. Sur ces entrefaites, une protestation s'éleva eontre



i

— 431 —

l'innovation naissante. Au commencement du troisiéme siéele
Montan, qui était partisan de la régle primitive, trembla A la
vue de ce quil considérait comme le relachement des Eglises
d’Asic (1) ; de méme que, dans un sujet différent, Jovinien et
Vigilance s'offenscrent des développements du culte divin qui
eurent licu dans le si¢cle suivant. Les Montanistes curent re-
cours au Siége de Rome, ct d’abord avee quelque apparcnce de
suceés. En Afrique, ou dabord il y avait eu un schisme, i la
téte duquel était Félicissime, en faveur dune discipline plus
douce que celle approuvée par saint Cyprien, il se forma bientot
apres, pour défendre la régle antique, un parti bien plus for-
midable, a la téte duquel était Novat, qui avait d’abord été
favorable & Félicissime. Cette affaire fut portée & Rome par les
x\ovatlcns, qui faisaient profccsmn d'adhérer a la régle an-
cienne , ou du moins 4 celle qui avait prévalu dans I'Eglise pri-
mitive, d’aprés laquelle ceux qui avaient une fois péché contre
la foi ne pouvaient, dans aucun cas, étre recus de nouveau
dans I'Eglise (2). La controverse semble avoir conduit 3 poser
la question de savoir si I'Eglise avait les moyens de pardonner
les péehés commis aprés le Baptéme, ce que niaient les Nova-
tiens, au moins dans la pratique. «Il convient, disait le Novatien
Ascésius, d'exhorter jau repentir ceux qui ont péehé aprés le
Baptéme, mais il faut les exhorter a espérer le pardon, non
des prétres, mais de Dieu, qui a le pouvoir de pardonner tous
les péehés(s). » Le schisme s'étendit dans toutl'Orient, et aboutit
4 faire nommer des pénitenciers dans les églises catholiques.
A la fin du troisiéme siécle, il existait quatre degrés de péni-
tences, par lesquels les pécheurs devaient passer pour obtenir
leur réconciliation.

La longueur et la sévérité de la pénitence variérent selon les
temps et les lieux. Quelquefois, dans le cas de graves offenses,
elle durait, comme nous I'avons vu, pendant toute la vie, et
jusqu’a la mort, sans que les pécheurs obtinssent de réconcilia-

(1) Gieseler, Text-book , vol. i, p. 108.
(2) Ibid. , p. 164.
(3) Socrat., Histor., i, 10.



— 432 —

tion; d'autres fois, elle se terminait seulement par le Viatique;
et si les coupables venaient & guérir aprés leur réconeiliation, ils
¢taient encore soumis A leur pénitenee ordinaire durant toute
leur vie ou pour un certain temps. D’autres fois elle durait dix,
quinze ou vingt ans. Mais, dans tous les cas, les évéques
curent, dés le commencement, le pouvoir d'abréger la péni-
tence, de changer la nature et la qualité de la peine. Ainsi,
dans I'exemple de I'empereur Théodose, que saint Ambroise
retrancha de la communion & cause du massacre commis &
Thessalonique, « coftformément aux régles les plus douces de
la discipline ecclésiastique qui étaient en vigueur dans le qua-
triéme si¢ele, le erime d’homicide, dit Gibbon, était expié par
une pénitence de vingt ans; mais comme il était impossible,
dans le cours de la vie humaine, d'effacer le crime multiple
d’'un massacre..., le meurtrier etit été exclu de la sainte eom-
munion jusqu'a I'heure de la mort.» Cet historien dit ensuite
que I'édification publique résultant de I'humiliation d’un péni-
tent si illustre fut une raison pour abréger la peine. « I suffit
que I'empereur des Romains, dépouillé des insignes du pou-
voir , s montrat dans la triste attitude d'un suppliant, et qu'au
milieu de I'église de Milan il sollicitit humblement, avec soupirs
ct avec larmes, le pardon de ses péchés. » Sa pénitence fut
réduite a un intervalle d’environ huit mois. De 14 vint la phrase:
« Peenitentia legitima, plera et justa, » qui signifie une péni-
tence suffisante, peut-étre par la longueur du temps , peut-étre
pour la nature de la peine.

2. Ici une question sérieuse se présentait d'elle-méme & l'es-
prit du chrétien, et il fallait la résoudre : — ces peines étaient-
elles simplement des signes de contrition, ou, de quelque facon,
des satisfactions pour le péché? Dans le premier cas, 'Eglise,
selon sa diserétion, pouvait absolument en faire la remise
aussitot qu'elle apercevait que le repentir était véritable. La fin
étant une fois atteinte, il ne fallait rien de plus. Ainsi parle
saint Jean Chrysostome dans une de ses homélies (1) : « Je ne
demande pas la durée du temps, mais la correction de I'ime;

(1) Homel. 14, in 2 Cor. fin.



— 435 —

montrez-vous contrits, montrez-vous corrigés, et tout est fini.»
Cependant, quoiqu’il plit y avoir une raison momentanée pour
abréger la pénitence imposée par 'Eglise, ccla ne décidait pas
du tout la question de savoir si cette pénitence ecclésiastique ne
faisait pas partie d’une expiation due au Juge tout-puissant pour
le péché; et, en supposant quil en soit réellement ainsi, une
nouvelle question se présente : comment obtenir le complé-
ment de cette satisfaction que I'Eglise a suspendue sur de justes
raisons de convenances temporelles?

Quant a ce dernier point, on ne peut douter que les Péres
aient considéré la pénitence, non pas comme une simple ex-
pression de repentir, mais comme un acte fait directement pour
Dieu, et comme un moyen de détourner sa colére. « Si le
pécheur ne s'épargne pas lui-méme, il sera épargné de Dieu, »
dit Técrivain connu sous le nom de saint Ambroise. « Que le
pécheur se couche sur la toile grossiére, dit saint Jérome, et
que par laustérité de sa vie il samende pour l'offense de ses
plaisirs passés. » « De méme que nous avons grandement péché,
dit saint Cyprien, pleurons avec abondance; car une blessure
profonde exige des soins longs et actifs, et le repentir ne doit
pas étre moindre que l'offense.» « Ayez soin, dit saint Basile,
de tirer du reméde une réparation proportionnée a la faute (1). »
S'il en est ainsi, une autre question découle de ce que nous
avons dit plus haut. Si par suite de mort, ou de I'excreice du
pouvoir discrétionnaire de I'Eglise, la peenitentia plena n'a pas
été accomplie selon la forme de la discipline ecclésiastique,
comment et quand s’acquittera-t-on du restant?

Suivant I'évéque Kaye, saint Clément d’Alexandrie répond
d’une maniére bien précise & cette question, quoique sur quel-
ques autres points il ne s'exprime pas d’une manicre conforme
4 la doctrine qui fut recue plus tard. «Saint Clément, dit cet
auteur, distingue entre les péchés commis avant et aprés le
baptéme ; les premiers sont remis par le baptéme; les autres

(1) Voir Tertull., tr. d'Oxf., pp. 374, 3.

BisrioTn. mst. 6° ANNEE. [ OUVR. 37



— 454 —

sont effacés par la pénitence..... La néeessité de cette pénitenee
purifiante est telle, que si on ne I'accomplit pas en cette vie, il
faut la faire dans I'autre ; et alors ¢’'est par le moyen du feu, non
par un feu destructeur , mais par un feu intelligent qui pénétre
I'ime qui passe & travers (1). »

H y a dans saint Cyprien, sur la question de la pénitence des
Chrétiens qui rechutent, un passage céléhre qui semble eer-
tainement exprimer la méme doctrine. «Ce saint soutient qu'il
faut recevoir de nouveau ceux qui ont succombé, quand ils sont
repentants, et semble dire quil ne suit pas du simple fait de
la réadmission dans 'Eglise que T'on soit absous. Il écrit 4
Antonien : « Une chose est de solliciter le pardon , et une autre
»d’arriver & la gloire; une chose est d'étre envoyé en prison
» (missum in carcerem) pour n'en pas sortir que le dernier
» denier ne soit payé, et une autre de recevoir la récompense
»de la foi et de la vertu ; une chose est d'étre tourmenté i cause
»du péché par une longue peine, d'étre ainsi lavé et purgé
»lontemps par le feu (purgari din igne), et une autre d'étre
» purifi¢ de tout péché par les souffrances; bref, une chose est
»d’attendre la sentenee du Seigneur au Jour du Jugement, et
»une autre d'étre couronné par Lui.» Quelques auteurs pré-
tendent que ce passage a rapport & la discipline pénitentiaire
de I'Eglise qui était imposée au pécheur; et, en tant qu'on s'en
tient au contexte, il ne peut certainement y avoir de sens plus
exact. Cependant... les mots eux-mé¢mes semblent désigner au
deld d'une censure purement ecelésiastique , bien que cette
derniére soit virtuellement divine ; surtout les expressions
missum in carcerem et purquri div igne (2). »

Les Actes des martyres sainte Perpétue et sainte Félicité, qui
vivaient avant saint Cyprien, confirment cette interprétation.

Dans le cours de la narration , sainte Perpétue prie pour son
frére Dinocrates qui était mort & 'age de sept ans; elle apercut,
dans une vision, un endroit ténébreux, prés d'un réservoir

(1) Clem., ch. 12,
(2) Tracts for the Times, n° 79, p. 96.



— 435 —
d'eau que son frére ne pouvait atteindre , parce qu'il n'était pas
assez grand. Elle continua de prier, et vit, dans une seconde
vision, l'cau descendre jusqua lui; il put boire, et se mit
ensuite 4 jouer 4 la maniére des enfants. « Je connus alors,
dit-elle, qu'il avait été retiré du licu ou il subissait sa peine(1). »

Les priéres de la Messe pour les fidéles décédés, indiquent .,
du moins suivant la croyance du quatricme siécle, la méme
doctrine, ¢'est-a-dire que les péchés des dmes agréées et élues
de Dieu, mais qui n'ont pas expié leurs fautes ici-bas, doivent
subir un chatiment dans I'autre monde. Telle fut certainement
la croyance de saint Cyrille. «Je sais, observe-t-il, qu'un grand
nombre de personnes disent : quelle utilité une ame qui quiti::
ce monde, qu'elle soit coupable ou non, retire-t-elle, de cc
quon se souvient d'elle au Sacrifice de la Messe? Si, quand un
roi a exilé certains de ses sujets qui l'ont offensé, les amis de
ces derniers faisaient une couronne et venaient l'offrir au roi
en faveur de ceux qui sont sous le poids de sa vengeance , n‘ac-
corderait-il pas un adoucissement & leur peine? De méme,
quand nous offrons & Dieu nos priéres pour les morts, lors
méme quils seraient pécheurs, nous ne faisons pas de cou-
ronne, mais nous offrons Jésus-Christ, qui s'est sacrifi¢ pour
nos péchés, en implorant la miséricorde de notre Dieu en méme
temps pour cux et pour nous (2).»

Nous voyons ainsi de quelle maniére, avec la suite des temps,
la doetrine du Purgatoire fut dévoilée a T'esprit de I'Eglise
comme faisant partie ou offrant une forme de la pénitence due
pour les péchés ecommis aprés le baptéme. Cest ainsi. que la
croyance en cette doctrine et la pratique du baptéme des enfants
se développerent et furent recues simultanément.

Le travail de la pensée, dont ce développement est le résultat,
est tracé dans le passage suivant, qui peut convenablement étre
cité ici; mais j'éprouve le besoin de dire que mes opinions dif-
férent, sur certains points incidentels, de celles qui y sont

(V) Ruinart, Mart., p. 96.
(2) Mystagog., p. 5.



— 436 —

exprimées. Un point de différence important, bien qu'il watténue

en rien l'utiiité que nous pouvons tirer de cette citation, c'est
que l'éerivain considére le développement de la doetrine

>

comme un exemple de action du jugement privé, tandis que

je Fappellerais un exemple de l'esprit de I'Eglise tirant les vérités
dogmatiques de sentiments implicites, sous une direction secréte
surnaturelle. Voici ce passage : « Chercher comment le Tout-
Puissant traitera la masse des chrétiens, tous les hommes qui
ne sont ni trés-mauvais, ni trés-hon, est un probléme que nous
ne sommes pas appelés & résoudre, quiil est de notre sagesse,
et peut-étre de notre devoir, d'éloigner de nos pensées. Mais
lorsqu’une fois ce probléme s’est emparé de notre esprit, nous
sommes conduits , dans I'intérét de notre propre salut, afin de
ne pas rester dans une dangereuse sécurité sur des cas qui se
présentent & nous et nous tourmentent, & imaginer non pas les
modes dont Dieu agit (ece qu'il y aurait présomption & conjcc-
turer), mais la maniére par laquelle il peut résoudre la difli-
culté. La plupart des hommes, nous le eraignons, ne sont pas
assez formés aux habitudes religicuses pour ¢tre dignes du ciel,
sans mériter cependant enfer ; néanmoins il n'y aura pas d'état
intermédiaire quand Jésus-Christ viendra nous juger. Par
conséquent, il est clair quil faut profiter de T'intervalle qui
préecde sa venue, comme d'un temps durant lequel on peut
remédier & cette imperfection, comme d'une saison convenable,
non pour changer les dispositions spirituclles et le caractére de
I'dme qui a quitté ce monde, quels qu'ils soient, car I'épreuve
finit avec cette vie mortelle ; mais pour développer ces disposi-
tions et ce caractére, et leur donner une forme plus déterminée,
soit en bien, soit en mal. Pareillement, quand Pesprit s'aban-
donne une fois aux spéculations, il apercoit dans une semblable
disposition des choses, un moyen par lequel ceux qui, avee la
vraic foi au fond de leur ceweor, ont néanmoins commis de
grands crimes, ceux qui se sont laissé égarer dans leur jeu-

nesse, quand ils ¢taient encore indécis, ceux enfin qui sont.

morts aprés une vie stérile, quoiqu'elle n'ait ¢ét¢ ni immorale
ni seandaleuse, peuvent reeevoir un chatiment capable de les



— 437 —

préparer pour le ciel, et qui permet a Dieu de les y admettre
sans blesser sa justice. De plus, I'inégalité des souffrances des
chrétiens dans cette vie, comparées les unes aux autres, econduit
Pesprit indiseret aux mémes réflexions ; par exemple, les souf-
frances aigués que quelques hommes ont endurées sur leur lit
de mort, semblent étre pour eux une anticipation de ce qui
arrive, aprés la mort, aux autres qui, sans avoir un plus grand
droit queux & la miséricorde de Dieu, vivent sans subir de
chatiments, et ont une mort douce. Je dis que I'esprit s’arrétera
inévitablement & de telles pensées, a moins quil nait appris
a les dompter par I'éducation ou par I'expérience du danger
qu’elles présentent.

«On a fait en conséquence diverses suppositions, mais ee
sont de pures suppositions, de simples exemples des moyens
(s’il est permis de parler ainsi) dont Dieu peut se servir; ce sont
des efforts de l'esprit, s'aventurant au deld des limites de sa
nature dans I'abime des conscils de Dieu. Si I'on émet une sup-
position capable de résoudre le probléme, on peut en concevoir
dix mille autres, 4 moins que les ressources de la Divine Pro-
vidence ne soient exactement proportionnées au discernement
que 'homme en a. Au milieu de ces recherches du cceur, les
hommes religieux ont cu naturellement recours a I'Eeriture
pour trouver quelque secours, pour voir si la parole inspirée
leur donnerait quelque part un fil capable de les guider dans
leurs recherches. A diverses époques, on a hasardé différentes
conjectures fondées sur ce que I'on avait trouvé, et sur les spé-
culations de la raison. On a dit, par exemple, que tous les
hommes, au sortir de cette vie, auront & subir une certaine
¢épreuve temporaire, plus ou moins sévére, suivant I'état de leur
ame; ou que, par ce moyen, les fautes graves ou légéres et les
imperfections habituelles des hommes de bien leur seront par-
données. On a dit aussi que la yue de la Perfection Divine sera
dans le monde invisible une peine qui purifiera I'dme impar-
faite, mais croyante; ou bien encore, que le bonheur admettant
divers degrés, les pénitents tardifs seront plongés pour toujours
dans un état heureus, autant que possible, mais plus ou moins



— 458 —

rapproehié de l'insensibilité ; tandis que les enfants morts aprés
le baptéme seront comme des petles préeieuses qui paveront
les palais ec¢lestes, ou eomme les roues vivantes de la vision du
prophéte, et que les saints consommés surpasseront, en bon-
heur aussi bien quen dignité, les archanges les plus élevés.,
L'expérience prouve qu'il est dangereux de se livrer a de telles
spéeulations, et, en fait, il semble que la doctrine du purgatoire
soit sortie de quelqu'une d’elles.

»Les textes qui semblent avoir surtout fixé¢ Iattention des
premiers ehrétiens, et sur lesquels ils se sont aventurés d’ap-
puyer leurs arguments en faveur de ces vagues notions, sont
les deux qui suivent : Le few éprouvera Uewvre de chaque
homme, ete., et il vous donnera le baptéme de Esprit saint et |
du feu. Ces textes, avee lesquels on trouve qu'un grand nombre
d'autres s’accordent, donnérent i leurs pensées une tendanee a
considérer le feu, quel que puisse étre le sens de ee mot, comme
l'instrument de la purification, et a leur faire penser que cette
épreuve aurait licu & une époque quelconque entre le temps
présent et le jugement, ou bien au dernier jugement. En eonsé-
quence, sans donner peut-étre une signification déterminée ou
uniforme & ce qu'ils disaient, sans pouvoir préeiser s'ils parlaient
littéralement ou au figuré, s'ils appliquaient vaguement ces
textes & cette vie aussi bien qu'a I'état intermédiaire, ils nom-
maient quelquefois le feu comme instrument de réhabilitation
pour ceux qui avaient péché apres leur baptéme. Les eircons-
tances suivantes me font conclure que telle est I'origine de la
notion du feu du purgatoire : d’abord, les premiers chrétiens
insistent fréquemment sur les textes en question, et ensuite, ils
ne s'accordent pas sur le sens particulier quiils leur donnent. ‘
Dés quiils les eitent, cela montre qu'ils s'appuient sur eux; dés
qu’ils varient dans Iexplication qu'ils en donnent, c'est quiils
n'avaient pas un sens catholique pour les guider. Si ces faits
sont exacts, il est bien clair que la doetrine du feu du purgatoire
dans le sens quon lui donne, en tant qu'elle était plus qu'une
prénotion et qu'elle reposait sur des arguments, fut le résultat
du travail que le jugement particulier fit sur le texte de I'Eeri-
ture, & défaut de tradition......




— 439 —

» La maniére dont cette doctrine, ainsi suggérée par certains
textes frappants, devint populaire, se précisa et tendit vers la
forme qu'elle a aujourd’hui dans I'Eglise romaine, présente un
travail qui semble nous donner la elef de plusicurs autres
développements. Une grande partie des livres des Psaumes,
de Job, et des Lamentations, qui expriment les sentiments
d’hommes religieux dans les souffrances, recommanderaient
fortement cette doctrine par la signification puissante, tou-
chante et solennelle qu’ils en ont recue. Quand une fois cette
signification eut été suggérée, toutes les autres semblérent
impropres et peu exactes.

» A ees textes on peut encore ajouter divers passages tirés
des Prophétes, ainsi, par exemple, celui qui commence le
troisitme chapitre de Malachie, et qui parle du feu comme de
I'instrument dont Jésus-Christ se servira pour juger et purifier,
quand il viendra visiter son Eglise.

» De plus, d’autres textes d'un sens obseur et sans préeision
recevaient dans cette hypothése une signification utile; telles
sont ces paroles de Notre Seigncur dans son Sermon sur la
Montagne : En vérité, je vousle dis, vous ne sortirez pas de ce lien
que vous n'ayez payé jusqu’a la derniére obole ; ainsi que celles
de saint Jean dans I'Apocalypse : Personne, ni dans le ciel, ni
sur la terre, ni sous la terre, ne fut capable d’ouvrir le Livre.

»En outre, cette circonstance qu'aprés le baptéme il n'exis-
tait pas un second moyen, pareil au baptéme, pour effacer
pleinement et enti¢rement le péché, conduisit les chrétiens &
croire que, si Dieu accordait un moyen inconnu pour les
purifier du péché, il serait d’'une nature plas pénible que celui
qu’ils avaient recu si facilement dans Uenfance. Cette maniére
de voir confirma non-sculement le texte que nous avons déja
cité : Il vous donnera le Laptéme du Saint-Esprit et du few, mais
aussi ce que dit saint Paul du jugement et de Uindignation
ardente qui attendent eeux qui péchent aprés avoir été une fois
éclairés, et Tavertissement de ne plus péeher, que donna Jésus-
Christ & I'homme impotent, dans la crainte qu’il ne lui arrivat
quelque chose de pire.



— 440 —

»Enfin, la coutume universelle et apparemment apostolique
de prier pour ceux qui meurent dans le sein de I'Eglise de
Jésus-Christ, demandait une explication, attendu que le motif
de cette coutume n'avait pas passé avee elle a la postérité. On
pourrait donner & cette doctrine diverses raisons tout & fait plau-
sibles; mais la eroyanee au purgatoire fournit un motif des plus
justes et des plus pressants de I'observer a ceux qui ne se eonten-
teraient pas de la pratiquer dans I'ignorance (1). »

La doetrine relative au péché commis aprés le baptéme
surtout quand elle est réalisée dans celle du Purgatoire, conduit
eclui qui I'admet a de nouveaux développements. Llle a pour
effet de convertir en une vérité universelle et éternelle une
assertion de I'Eeriture , qui pouvait ne paraitre que d'une appli-
cation temporaire. Quand saint Paul et saint Barnabé voulurent
« rassurer les ames des disciples, » ils leur enseignérent « que
nous devons entrer dans le royaume de Diew en traversant de
nombreuses tribulations. » On voit clairement quels résultats
pratiques un pareil avertissement devait avoir chez ceux qui
aceeptaient purement et simplement la décision apostolique.
De méme, quels puissants effets ne devra pas avoir la convie-
tion que le péché doit étre puni dans cette vie ou en l'autre, et
que nous devons tous souflrir! Quelle lumiére nouvelle ne jet-
tera-t-elle pas sur l'histoire de I'ime ! Quel ehangement n'am¢-
nera-t-elle pas dans le jugement gue nous portons sur le monde
extérieur ! Quel frein n‘opposera-t-elle pas a nos penchants
naturels et & nos desseins pour l'avenir! Peut-on concevoir
une doetrine qui éléve ainsi I'ame au-dessus de I'état présent,
qui lui enseigne avee plus de suceés & oser des choses difficiles
et & se mettre au-dessus du danger et de la peine? Les impies,
et méme nos propres éerivains, ont longuement traité de l'in-
fluence qu'elle peut exercer; et, bien quiils expriment cette
pensée dans les termes de la philosophie qui leur est propre ,
nous pouvons tirer un grand avantage de leur témoignoge.
« Les Ascétes, dit Gibbon , qui obéirent aux rigides préceptes

(1) Prop. Office, pp. 213-220.



— hhl —

“de I'Evangile et qui en abusérent, furent inspirés par le sauvage
enthousizsme qui représente 'homme comme un eriminel , et
Dieu comme un tyran. Ils renoneérent séricusement aux affaires
et aux plaisirs du monde;; ils repousscrent I'usage du vin, de la
viande et du mariage , chati¢rent leurs eorps, mortificrent leurs

- affections, et embrassérent une vie misérable, comme prix du
bonheur éternel. Sous le régne de Constantin, les Aseétes
fuirent loin d'un monde profane et dégénéré vers une solitude
perpétuelle ou une société religieuse. Les moines purent le
disputer aux Stoiciens pour le mépris de la fortune, des peines
et de la mort. Le silence et 'obéissance des Pythagoriciens se re-
nouvelérent dans leur servile diseipline, et ils dédaignérent avee
autant de fermeté que les Cyniques les formes et les bienséances
de la société civile (1). » Quest-ce que cela signifie, sinon que
eclui qui se eroit condamné a souffrir, et qui est persuadé que
le chatiment différé sera plus grand, se mettra au-dessus du
monde, n‘admirera rien , ne craindra rien, et ne désirera rien?
Il a dans son propre sein une source de grandeur, d’abnégation
et d’héroisme. Cest le ressort seeret des efforts courageux, de
la persévérance dans les fatigues, du sacrifice de la fortune, des
amis, de l'aisance, de la réputation et du bonheur. Il y a, il
est vrai, une classe de motifs plus élevés qui seront sentis par
celui qui est saint; ce dernier fera par amour ce que tous les
chrétiens, quiagissent cependant d’'unemaniére agréable a Dicu,
font par la foi. De plus, la mesure ordinaire de charité que les
chrétiens possédent suffit pour assurer l'attention et le respect
aux devoirs religieux que demandent les exigenees ordinaires de
I'Eglise. Mais, si nous voulions lever une armée d’hommes
dévoués pour vésister au monde, pour combattre le péché
et lerreur, pour soulager la misére ou pour propager la vérité.
nous devrions faire valoir des motifs capables de toucher vive-
ment le grand nombre. La eharité chrétienne est un don trop
rare , et la philanthropie un mobile trop faible pour atteindre
ces divers objets. On ne saurait trouver, pour répondre & notre

(1) HisL., ch. 37, init.



— Lh2 —

dessein, dautre mobile que cette conviction solennelle qui
prend sa source dans les éléments de la théologie chrétienne, et
qui est enseignée parses plus anciens maitres, — je veux dire le
sentiment de la erainte du péehé aprés le baptéme. Sans la doe-
trine du Purgatoire, on cherchera €n vain a avoir le nombre
sullisant de missionnaires pour la Chine ou I'Afrique, de caté-
chistes pour les grandes villes, d'infirmiers chrétiens pour
soigner les malades, et de maitres pour instruire les ignorants.
Car, ainsi, par une pénitence salutaire faite dans la"(, mur, les
pC(‘llLa de la jeunesse tournent a notre avantage, et les terreurs
que le philosophe tourne en ridicule chez de simples particu-
liers procurent des bicnfaitcurs aux nations et méritent leur
reconnaissance.

3. Mais il existe une forme de pénitence qui a été plus ré-
pandue et plus uniforme qu'aucune autre , sur laquelle ont été
greffées, ou d'oul sont sorties celles que nous venons de signaler,
je veux parler de la Régle Monastique. Dans les premiers
siéeles, on n'avait guére a s'occuper de la doetrine du chitiment
du péché, soit en cette vie, soit dans Tautre. La discipline
sévere de I'Eglise naissante était un préservatif contre les grandes
offenses , et les pcrsécution% servirent de pénitence pour les
fautes commises ; mais quand les Canons se relichérent, et que
la persceution cessa, il fut alors néeessaire d'y substituer quulque
chose de tel que Tinstitution des monastéres, qui permit de
continuer d vivre dans l'innocence primitive, et qui devint en
méme temps une ¢cole de chatiment volontaire. De méme
qu'un grand principe de la science économique et politique est
que toutrdoit étre utilisé et qu'on ne doit rien laisser perdre ,
ainsi, dans l'exemple que nous présente le Christianisme, les
pénitences individuelles, qui s'établirent nécessairement sur
une grande échelle & mesure que le nombre des pénitents sae-
crut, prirent la forme d'cenvres, soit pour la défense de I'kiglise,
soit pour le bien spirituel ou tcmpord de l'humanité. Le systéme
divin ne nous offre, sous aueun rapport, des développements
plus frappants que dans le sort qu'éprouvérent successivement
les ordres monastiques.



— 443 —

Quand le jeune Antoine s¢ leva pour combattre le démon
dans le désert, il prévoyait peu quelle histoire sublime et variée
il allait ouvrir , histoire qui recut ses premiers développements
méme de son temps. 11 était ermite dans le désert; mais quand
dautres suivirent son exemple, il fut obligé de leur donner une
direction, et il se trouva ainsi suceessivement a la téte d'une
norabreuse communauté de solitaires, dont cing mille étaient
répandus dans le seul distriet de Nittrie. Saint Antoine véeut
assez pour voir une scconde phase de ce développement. Les
cabanes qui servaient de demeure aux solitaires furent rap-
prochées les unes des autres, quelquefois autour d'une église ;
et une sorte de communauté, subordonnée 4 un chef, s'orga-
nisa parmi un certain nombre d’entre eux. Saint Pacome fut le
premier qui donna & ses fréres une régle générale de diseipline,
un habillement commun , et qui leur mit sous les yeux les
objets que devait se proposer la vie religicuse. Le travail ma-
nuel, I'étude, la dévotion, les mortifications eorporelles, étaient
alors les objets particuliers qu'ils avaient en vue, et I'institution
monastique ainsi présentée, se répandit et s’établit parmi les
chrétiens d’Orient et d'Occident.

Le caractére pénitent de la vie monastique ne ressort pas
encore chez saint Antoine , quoique Pline en parle d’une
maniére distinete dans la deseription qu'il donne des Esséniens
de la mer Morte, qui, au commencement du Christianisme ,
anticipérent la vie monastique. Sous saint Basile, cependant ,
ce caractére devint son cachet distinetif, & tel point que la pro-
fession monastique rendit incapable de remplir la charge pas-
torale (1), et impliqua, en théorie, une séparation absolue du
reste des hommes, bien que les disciples de saint Basile, aussi
bien que ceux de saint Antoine, aient rempli la mission de Iutter
contre 'hérésie.

Les monastéres qui avaient d’abord ¢té des églises particu-
liéres sous la direction d'un Supérieur ou Abbé, devinrent
ensuite des écoles pour I'éducation du clergé (2).

(1) Gieseler, vol. ii, p. 288.
(2) Thid., p. 279.



— 444k —

Les siceles s'écoulérent, et aprés que cette institution eut
subi des modifications bizarres, et eut souffert de Finsubordina-
tion de ses membres, saint Benoit lui donna un nouveau déve-
loppement. Révisant et coordonnant les régles de saint Antoine,
de saint Pacome et de saint Basile, il lia ses moines par un veen
perpétuel, les cloitra, réunit en un seul Ordre (1} les couvents
séparés, et aux objets d'édification personnelle, il en ajouta
d'autres d'une nature ecelésiastique et politique. Parmi ees
derniers, Tagriculturg parut de la plus grande importance &
saint Benoit ; mais bientot aprés, elle fut remplacée par I'étude
et I'enseignement. Dans les siécles suivants, les monastéres
devinrent des écoles et des bibliothéques; les moines se firent
copistes et chroniqueurs & une époque enveloppée d’obscurité.
Quelques si¢eles aprés, ordre des Bénédictins fut partagé en
plusicurs congrégations distinetes, et se propagea sous forme
de sociétés monastiques séparées. Parmi les premiéres, la
congrégation de Cluni fut la plus eélébre, et parmi les der-
nitres, F'ordre des Camaldules et celui des Cistereiens.

On remarque dans les phases successives sous lesquelles s'est
montrée l'institution monastique, T'unité et 'originalité ; tandis
que ses développements la font entrer de plus en plus dans le
systéme ecclésiastique, et la soumettent au pouvoir régulateur,
ils restent fideles a leur idée premiére, et de nombreux rejetons
poussent de la souche-mére, qui de temps immémorial avait:
prospéré en Syrie et en Egypte. La peau de mouton et le désert
de saint Antoine ne firent que renouveler « le manteau (2) » et
la montagne du premier Carme, et les exercices de pénitence
de saint Basile avaient déja été pratiqués par les Thérapeutes.
De méme, le principe des congrégations qui est attribué & saint
Benoit, avait ét¢ anticipé par saint Antoine et par saint Pacome ;
et aprés des siéeles de confusion, les ordres rivaux de Saint-

(1) Ou plutdt ses successeurs, comme saint Benoit d’Aniane, furent les
fondateurs de I'Ordre ; mais I'exactitude minutieuse n’est pas nécessaire sur
ces points dans une simple esquisse historique.

(2) Mnlwzis, 2 Rois ii, Sept. Yoyez aussi : « Ils erraient ¢d et 1a couverts de
peaux de mouton et de peaux de chévre. » Hébr., xi, 37.



— 4S5 —

Dominique et de Saint-Francois, en prenant en mains la dé-
fense de la vérité catholique, exercérent, avee un suceés
particulier, une autre fonction des premiéres institutions monas-
tiques, fonction dont on avait pu se passer durant plusicurs
siccles.

Saint Benoit était venu comme pour conserver un prineipe
de civilisation, et offrir un refuge & l'instruction, dans un
moment ou I'ancienne charpente de la société succombait et se
trouvait remplacée par de nouvelles eréations politiques. Quand
' la jeune intelligence de ces dernicres commenca & poindre et
qu'un changement nouveau se manifesta, alors apparurent saint
~ Francois et saint Dominique pour l'instruire et la eorriger, et a
mesure que les moines sattribuérent cette charge publique, le
principe de pénitence qui avait surtout caractérisé les premiers
~ temps de la vie monastique, occupa une place moins préémi-
nente. A la vérité, les membres du tiers-ordre de Saint-Francois
et de Saint-Dominique étaient des pénitents ; mais le frére, au
licu de vivre en pénitent, fut ordonné prétre, et fut autorisé a
quitter le cloitre. De plus, ces religieux prirent le caractére de
ce que l'on peut appeler un Ordre cecuménique, vu qu'ils
. ¢taient entretenus par des aumones, et non par des fondations,
et qu'ils étaient placés sous la juridiction , non de I'évéque d’une
' localité, mais du Saint-Siége. Les Dominicains se présentérent
aussi avee le caractére spécial d’un corps savant, et comme étant
' chargé de la prédication, & une époque ou l'esprit de I'Europe
~ semblait tendre A se développer dans Timpiété. Ils remplirent
les chaires des universités, tandis que la force des Franciscains
s'appuyait sur les ordres mferleurs.

Enfin, avec la derni¢re révolution eeclésiastique , nous avons
vu apparaitre d'une maniére prééminente, dans Thistoire des
Jésuites , un autre principe de la vie monastique primitive,
qui jusqualors n’avait été développé quen partie. « L'obéis-
sance, dit un ancien abbé, est le devoir du moine ; avee elle il
sera exaucé dans ses priéres, et pourra paraitre avee confiance
en présence de Jésus-Christ; car c'est par elle que le Seigneur

BisLioTH. mist. 6° ANNEE. I* OUVR. 28




— 446 —

estarrivé i la eroix, s'¢tant rendu ohéissant jusqu’a la mort (1). » |
Mais il était réservé aux temps modernes de mettre cette vertu en
lumiére d’'une maniére parfaite, et de recevoir les bénédictions
abondantes qui 'acecompagnent. La grande société qui porte le;
nom de Jésus, plus séeulicre encore dans son organisation , et
plus dépendante de la chaire de S. Pierre, quaucune des insti-
tutions qui I'avaient préeédée, s'est aussi distinguée plus que tout
autre ordre religicux par la régle de T'obéissance, en méme
temps quelle a compensé le danger du libre commeree qu'elle
entretient avee le mende en traitant scientifiquement les exer-
cices de dévotion, L'ermitage, le cloitre , l'inquisiteur et le
moine convenaient a d'autres états de la société ; mais les
Jésuites, aussi bien que les communautés religieuses qui vinrent
apreés eux, se sont proposé pour objets principaux de se rendre
utiles d’'une maniére séeuliére et religieuse, de s'oceuper de
littérature, d’éducation, de confession, de prédication, de la
surveillance des pauvres, des missions et du soin des malades.
Les grandes villes ont ét¢ le théatre de leurs travaux; les austé-
rités corporelles et les formes extéricures de dévotion sont
devenues pour eux dune importance secondaire. On peut
cependant fort bien se demander, dans un siéele éclairé, quand
la liberté de la pensée et de I'action est mise a un si haut prix,
si le soldat de Jésus-Christ peut imaginer une plus grande péni-
tence que la résignation absolue de son jugement et de sa
volonté au commandement d'un supéricur.

SECTION I1.

APPLICATION DE LA SIXIEME MARQUE DE FIDELITE DANS UN
DEVELOPPEMENT.

Le prétexte généralement invoqué par les hérétiques, cest
que leurs innovations servent et protégent le Christianisme, et
ils accusent ce que nous pouvons & présent appeler en toute
sureté 'Eglise catholique de surcharger et d'obseureir la doe-

(1) Rosweyde, v. 6, p. 618.



: = P e

ul‘[ trine par les définitions qu’elle en a successivement données. En
d'autres termes, les hérétiques soutiennent, ce que nous ne

 prétendons nullement nier, qu'un vrai développement est celui

. qui se montre eonservateur dés son origine, et que ce qui tend

4 sa destruction est une corruption. Nous avons déja posé ce
principe comme une Sixieme Marque de distinetion entre un
développement et une corruption, et nous devons appliquer
maintenant aux doctrines catholiques, quoique cet Essai ait déja
dépassé les limites que je me proposais de lui donner, au point
de pouvoir bien fatiguer le lecteur et I'auteur, et de les avoir
disposés l'un et 'autre a se contenter d'un court apercu des
parties du sujet qu’il leur reste & examiner.

Nous avons déja fait observer (1) quune correspondance
rigoureuse entre les divers membres d'un développement et
ceux de la doctrine d'ou il proeéde, est plus que nous n'avors
le droit d’attendre. L'organisation corporelle d'un homme dai:s

- la force de l'age n'est pas seulement celle d'un enfant qui a
grandi et grossi; mais elle différe de ce qu’elle a été jadis dans
sa forme et ses proportions. Cependant la virilité est I'enfance
perfectionnée, a laquelle elle ajoute quelque chose d’elle-méme,
tout en conservant ce qu'elle a trouvé. « Nihil novum, dit saint
~ Vincent, proferatur in senibus, quod in pueris jam antea lati-
~ taverit. » Ce caractére d'addition, — c’est-a-dire d'un change-
ment qui dans un sens est réel et sensible, sans offrir cependant
ni perte ni bouleversement de ce qui était auparavant, mais
(qui, au contraire, le protége et le confirme, — ce caractére ,
disons-nous, appartient d'une maniére spéciale et sous plusieurs
rapports au Christianisme.

1. Si nous envisageons son histoire sous laspect le plus
simple et le plus général, tel qu'il se présente chez I'homme
individuellement et dans I'Eglise, nous y verrons un exemple
de cette particularité : c'est la naissance de quelque chose de
virtuellement nouveau, quoique a I'état latent dans ee qui était
auparavant. Nous savons que 'amour est la seule disposition

(1) Page 78.




— 448 —

d'esprit agréable a la Présence Divine; ¢’est 'amour qui fait que
la crainte chrétienne differe de la peur servile, et que la vraie
foi différe de la foi des démons. Au commencement de la vie
religicuse, la erainte est la grace évangélique qui domine, et
I'amour se trouve cach¢ sous la crainte; mais avee le temps il
tend & se dégager de ce qui semble étre sa contradietion. Il
prend alors, quand il est développé, cette place prééminente
que la crainte oceupait auparavant, et il la protége sans ce-
pendant la remplacer. L'amour vient sajouter, sans que la
crainte soit dissipée, et I'esprit est confirmé dans la grace par
ce qui semble éwre une révolution. « Ceux qui sément dans les
larmes récoltent dans la joie; » eependant aprés la moisson ils
sont encore « chagrins, » quoique « se réjouissant toujours. »

Il en a été ainsi avee IEglise en général. Elle a commencé
dans la souffrance, et celle-ei s'est changée en vietoire; mais
quand elle a ¢t mise en liberté de sa prison, elle en a fait plutot
une eellule qu'elle ne I'a quittée. La douceur hérita de la terre;
la force sortit de la faiblesse; la pauvreté fit des riches, et
cependant la douceur et la pauvreté ont demeuré. Les hommes
qui donnaient des régles au monde devinrent moines quand ils
ne purent plus ¢tre martyrs.

2. Immédiatement aprés le renversement de la puissance
paienne, deux mouvements simultanés parcoururent le monde
de I'Orient & I'Occident, aussi prompts que I'éelaiv dans la pro-
phétie, je veux parler du développement du culte et de I'aseé-
tisme. De I3, tandis que le monde dans les temps paiens avait
adressé¢ au Christianisme comme premier reproche d'étre une
magieobscure et pernicicuse, le second reproche qu'il lui adressa
fut d'étre un paganisme joyeux et charnel, conformément i ce
passage : « Nous vous avons joué de la flite, et vous n’avez pas
dansé ; nous avons pleuré¢ sur vous, et vous ne vous étes pas
lamenté. Car, quand Jean est venu, ni il ne mangeait ni il ne
buvait, et I'on dit qu'il était possédé du démon. Le Fils de
I'Homime est venu, qui buvait et mangeait, et ils ont dit, voila
un homme glouton et buveur de vin, un ami des publicains
et des pécheurs. » Notre Seigneur cependant fut, durant tout



e

— 449 —

le temps de sa vie, un homme de douleur; mais il adoucit son
austérité par sa gracieuse amabilité.

5. Le mystére de son Incarnation offre aussi la méme marque
caractéristique. Il était Dieu d’abord, et il devint homme ; mais
Eutyehés et les hérétiques de son éeole refusérent d’admettre
quil fat homme , 4 moins de nier sa divinité. En consé-
quence, les Péres eatholiques protestent fréquemment et d'une
maniére unanime que « le Yerbe » s'est fait chair, non en
perdant sa qualité premi¢re, mais en y ajoutant. — Chaque
Nature est distincte, mais la Nature eréée vit dans la nature
éternelle et par elle. « Non amittendo quod erat, sed sumendo
quod non erat » cst le principe de I'glise. De la, quoique la
marche du développement, ainsi que nous I'avons observé dans
un chapitre préeédent, ait été de faire ressortir la prééminence
du coté divin de la médiation de Notre Seigneur, elle a été
accompagnée par une manifestation méme plus apparente de
ses souffrances expiatoires. La Passion de Notre Scigneur est
un des sujets les plus puissants ct les plus féconds de I'ensei-
gnement eatholique. C’est le grand sujet des méditations et des
pricres. Il est sans cesse rappelé & notre souvenir par le signe
de la croix. Il est préché au monde par le erucifix; il est honoré
de diverses maniéres par les nombreuses maisons de priéres ,
les associations d’hommes religieux, les institutions et entre-
prises pieuses qui, d’'une maniére ou d’autre , sont placées a
I'ombre et sous la protection des noms de Jésus, du Sauveur,
du Rédempteur ; sous eeux de sa croix, de sa passion ou de son
sacré ceeur.

4. Nous pouvons parler ici d’un singulier développement de
la doctrine de la eroix que quelques auteurs ont regardé comme
contraire & sa signification primitive (1), au point d’en étre une
-corruption manifeste. Je veux parler de I'introduction du signe
du doux Jésus dans les armées humaines, et de I'usage d'un
embléme de paix comme signe de protection dans les batailles.
Si la lumiére n'a aucun rapport avee I'obscurité, ou si Jésus-

(1) Voir plus haut, p. 78-79.



— 450 —

Christ n'a aucune parenté¢ avee Belial, qu'a-t-il & faire avee
Moloch, celui qui ne voulait pas appeler le feu sur ses ennemis,
et qui est venu non pour détruire mais pour sauver? Gependant
cette anomalie apparente nest quun exemple de cette grande
loi apercue dans les développements en général : que les chan-
gements qui semblent & premicre vue en contradiction avee le
principe d'ou ils procédent, sont en réalité son application et
le protégent. Notre Seigneur lui-méme est représenté par les
prophétes sous la figure d'un combattant faisant des blessures
aprés en avoir recu, comme venant de Bozrah couvert de véte-
ments teints en rouge avee le sang de ses ennemis. Puisqu’au-
cune guerre n'est légitime si elle n'est juste, il convient stre-
ment que ceux qui sont engagés dans la terrible mission d’en-
lever la vie d’autrui aux prix de la leur, aient au moins dans
une cause juste 'appui de sa présence, et qu’ils combattent sous
I'influence mystique du nom de celui qui a racheté ses élus,
comme un combattant, avee le sang d’expiation par le massaere
de ses ennemis , le renversement subit des Juifs et la chute
lente et terrible de 'empire paien. Si les guerres des nations
chrétiennes ont souvent ¢té injustes, c'est la une raison qui
attaque beaucoup plus que le simple usage des symboles reli-
gieux de la part de ceux qui s’y engagent, bien que le prétexte
de religion puisse accroitre le péché.

3. La méme reégle de développement a été observée touchant
la doetrine de la sainte Trinité. L'objection de I'éeole de Socin
est que la eroyance en la sainte Trinité est destructive de la vraie
foi en T'unit¢ divine, quelle que soit la foree avee laquelle on
professe eette unité; mais le P. Petau, comme nous I'avons
vu (1), la pose au eontraire comme une confirmation particu-
licre de la doctrine catholique, qui vient appuyer cette vérité
premiére qu'elle semble au premier aspect ne faire qu’obscureir
et compromelttre.

6. M. Guizot a mis en contraste I'homogénéité de I'Eglise de
Rome et I'inconséquence des hérétiques, ses adversaires, sur les

(1) Yoir plus haut, p. 72.



— 431 —

points controversés entre elle et eux. On fait ec reproche aux
réformateurs, dit-il : « Vous provoquez la licence, vous la pro-
» duisez ; mais eependant, quand vous Fapercevez, vous désirez
»la contraindre et la réprimer. Et comment la réprimez-vous?
» Par les moyens les plus durs et les plus violents ; vous persé-
» cutez aussi Ilérésic en vertu d’une autorité illégitime. » Ces
reproches , continue-t-il, embarrassent beaucoup les réfor-
mateurs. Quand on leur a objecté la multitude de leurs diffé-
rentes sectes, au lieu de reconnaitre la légitimité de leur libre
développement, ils ont voulu anathématiser les dissidents; ils
ont été contrariés de leur existence, et ont cherché & s'en
excuser. Quand les fils de la réforme et non ses ennemis ont
reproché ses persécutions au parti dominant parmi les réfor-
mateurs; quand les sectes quils anathématisaient s'écriaient :
« Nous ne faisons que ce que vous avez fait; nous nous séparons
»de vous comme yous vous étes séparés de Rome, » ils se trou-
vaient encore plus embarrassés, et trop fréquemment ils n'ont
répondu & ces reproches qu’en redoublant de sévérité. La raison
de cette contradiction, c'est que la révolution religieuse du
seiziéme siécle n’est jamais remontée a la cause premiére, et n’est
jamais descendue aux derni¢res conséquences de son ceuvre.
Les droits et les prétentions de la tradition n'ont jamais été
réconciliés avee ceux de la liberté, et 'on doit indubitablement
en chercher la cause dans ce fait que la réforme ne comprit et
n'accepta jamais pleinement ni ses propres prineipes ni leurs
effets »

M. Guizot oppose a cette conduite inconséquente I'ensemble
harmonieux et la précision de la théologie catholique romaine.
«Les adversaires de la réforme, dit-il, savaient trés-bien ce qu'ils
faisaient et ce qu'ils exigeaient; ils auraient pu indiquer leurs
premiers principes, et admettre hardiment toutes les consé-
quences qui pouvaient en découler. Jamais gouvernement ne
se montra plus systématique et plus conséquent que celui de
I'Eglise romaine. En fait, la cour de Rome fut beaucoup plus
accommodante, et céda davantage aux circonstances que les
réformateurs; mais en principe elle maintint son systéme d'une



— 452 —

maniére beaucoup plus compléte, et tint une conduite beaucoup
plus conséquente. 11 y a une puissance immense dans cette
confiance absolue en ce que l'on fait, dans cette connaissance
parfaite de ce qui est nécessaire, dans eette coincidence com-
pléte et rationnelle entre un systéme et un symbole. » M. Guizot
fait ensuite, comme application de ee qu’il a dit, 'histoire de la
société de Jésus. « Tout, dit-il, était défavorable aux Jésuites,
la fortune et les apparences; la destinée ne leur donna ni le sens
pratique qu'exige le suceés, ni I'imagination qui vise & la splen-
deur. Il est certain néanmoins qu’ils possédaient les éléments
de la grandeur ; une grande idée est attachée & leur nom, & leur
influence, & leur histoire. Pourquoi? Paree qu’ils ont agi d’aprés
des principes fixes, qu'ils comprenaient pleinement, clairement,
et dont ils saisissaient enti¢rement la tendance. Dans I'ceuvre de
la réformation au contraire, & mesure que I'événement a dépassé
sa conception, elle est restée quelque chose d'incomplet, d’in-
conséquent, d'étroit, qui a placé les vainqueurs eux-mémes dans
un état d'infériorité rationnelle et philosophique, dont I'influence
s'est par occasion fait sentir sur les événements. Le conflit du
nouvel ordre spirituel de choses avee 'ancien est, je pense, le
coté faible de la réforme (1). »

7. On trouvera que ce tableau de harmonie du systéme
catholique est vrai, méme en ce qui touche celles de ses parti-
cularités qui ont été regardées par les protestants ecomme prétant
le plus a I'accusation de corruption et d'innovation. On soutient,
par exemple, que la vénération dont les images sont I'objet dans
I'Eglise catholique contredit directement le commandement de
I'Ecriture et Fusage des si¢eles primitifs. Quant i ce qui regarde
l'usage primitif, nous avons présenté dans un chapitre préeédent
quelques observations & ee sujet; je ferai iei une remarque sur
Fargument tiré de I'Ecriture.

On peut, avec quelque raison, se demander si le commande-
ment placé au second rang dans le Décalogue, et sur lequel on
appuie principalement la prohibition des images, ¢tait destiné a

(1) Histoire de la Civilis. Europ.



— 453 —

autre chose qu'a une observation temporaire de sa lettre. Il est
bien certain qu'on ne pourrait surpasser les Juifs dans la ma-
niére littérale dont ils 'observaient, et que cependant cela ne
leur épargna pas les ehatiments attachés & sa violation. S'il en est
ainsi, 'observation littérale n’est donc pas le sens véritable et
évangélique du ecommandement. « Quand, aprés vous, viendra
la future génération de vos fils, dit le législateur inspiré du
peuple dIsraél, et que les étrangers venus dun pays lointain
demanderont, en voyant les plaies de ce pays, et les maladies
dont le Seigneur l'aura frappé; en voyant tout son sol brilé par
le soufre, et un sel brilant, de sorte quil ne sera ni semé ni
planté, et qu'aueune herbe ne poussera & sa surface...; la pos-
térité, dis-je, et méme toutes les nations demanderont : Pour-
quoi le Scigneur a-t-il traité ainsi ee pays? d'olt vient qu’il a fait
éclater sa fureur avec tant de violence? Et on leur répondra :
Paree que les enfants d'Isracl ont oublié¢ alliance du Seigneur,
le Dicu de leurs péres, alliance contractée avee eux, quand il
les tira de la terre d'Egypte; ear ils ont servi d'autres dieux et
les ont adorés, des dieux quiils ne connaissaient pas, au culte
desquels ils n'étaient pas destinés. » Les Juifs de I'époque de
Notre Seigneur n'ont pas observé ecette alliance; car ils ont
encouru le ehitiment de son infraetion, et cependant ils obser-
vaient la lettre du eommandement avee rigidité, et ils étaient
connus au loin parmi les paiens par leur dévotion « au Seigneur,
le Dieu de leurs péres, qui les avait tirés de la terre d'Egypte,
et par leur horreur des dieux, qu’il ne leur avait pas donnés. »
Si done I'accomplissement de la lettre n'a pas protégé les Juifs,
il ne saurait y avoir pour les chrétiens de erime a s’en éearter.

On doit observer, en outre, quil y a certainement une diffé-
rence entre les deux allianees dans leur manicre respective
d’envisager les symboles du Tout-Puissant. Sous I'ancienne loi,
¢’était un blasphéme que de représenter Dieu sous « l'image
d'une génisse qui mange du foin; » dans la nouvelle, la troi-
siéme personne de la sainte Trinité a manifesté sa présence sous
l'apparence d'unc eolombe, et la seconde a présenté a I'adora-
tion son humanité sacrée sous I'image d'un agneau.



— 454 —

1 suit de la que si la lettre du Décalogue ne lie que partiel-
lement les chrétiens , il est tout aussi facile, quand on fait
connaitre le Pentateuque aux personnes que lon instruit, de
justifier Fomission de certains passages qui ne les regardent
pas, que lorsque nous citons le Pentateuque dans des sermons
ou des discours, de supprimer des versets qui ne sappliquent
quaux promesses temporelles ou & la loi des eérémonies; nous
sommes accoutumes a faire cela sans intention et sans qu'on
nous accuse de vouloir manquer de respect au texte sacré.

8. On a souvent demandé avee une sorte d'inquiétude si les
honneurs rendus a la sainte Vierge, honneurs qui sont nés de
la dévotion envers son Fils et Seigneur tout-puissant, ne tendent
pas, en fait, a affaiblir cette dévotion, et si, par la nature
méme de ces honneurs, il est possible d'exalter ainsi une eréa-
ture sans ¢éloigner le coeur du Créateur.

Jajouterai & ce qui a été dit sur ce sujet dans ce chapitre et
le précédent, que la question est une question de fait, et non
une question de présomption ou de conjecture. J'ai déja insisté
sur la légitimité abstraite des honneurs rendus & la sainte
Vierge, et sur la distinetion qu’il y a, en théorie, entre eux
et le culte incommunicable que I'on rend a4 Dieu; mais iei la
question roule sur la possibilité ou Fopportunité de les mettre
en pratique, point qui doit étre décidé, par le fait de savoir
s'ils sont praticables, et sil'on a trouvé qu'ils fussent opportuns.

Jobserverai d'abord que, pour ceux qui admettent lautorité
du concile d'Ephése, la question est assez clairement décidée
par la sanction qu’il donne au mot @worixss, ou Mére de Dieu,
comme titre de la sainte Vierge, afin de protéger la doctrine de
I'Incarnation et de préserver la foi des catholiques d'un huma-
nitairianisme spécieux. Si nous jetons un coup d’eeil au moins
sur I'Europe, nous trouverons que les communions religicuses
caraetérisées par leur dévotion envers la sainte Vierge ne sont
pas les Eglises qui ont cessé d'adorer son Fils éternel, tandis
que le culte du Divin Sauveur a ¢été abandonné par celles qui
ont renoncé & cette dévotion. Le prétexte de n’avoir en vue que
la gloire du Fils, prétexte que I'on invoque dans un sentiment



— 455 —

de jalousie contre I'exaltation de sa Mére, n’a pas été confirmé
par les faits. Ceux qui furent accusés d’adorer une créature &
la place de Jésus-Christ, adorent encore le Sauveur, et leurs
accusateurs, qui espéraient ladorer avee tant de pureté, quand
les obstacles au développement de leurs principes auraient été
éeartés, ont complétement cessé de I'adorer.

En second lieu, on doit remarquer que le ton de la dévotion
envers la sainte Vierge est tout & fait distinet de celui du culte
rendu 4 son Fils éternel ct a la sainte Trinité, ainsi que nous
serons forcés de l'avouer en examinant les offices du culte
catholique. L’adoration supréme et véritable rendue au Tout-
Puissant est sévére, profonde et solennelle. Jésus-Christ est
adoré comme vrai Dieu, en méme temps qu'il est vrai homme
il est adoré comme Créateur et comme Juge, en méme temps
quil est trés-aimant , trés-tendre et trés-clément. D'autre part,
le langage que l'on adresse & la sainte Vierge est affectueux et
ardent, comme envers une simple fille d’Adam, bien qu'il soit
humble, paree quiil est sur les 1évres de ses parents coupables.
Combien, par cxemple, le ton du Dies ire différe de celui du
Stabat Mater. Dans le « tristis et afflicta Mater unigeniti, » le
« Mater fons amoris , » le « Sancta Mater, » le « Virgo vir-
ginum preclara Mili jam non sis amara , Penas mecum
divide, » le « Fac me veré tecum flere, » nous avons l'ex-
pression des sentiments que nous adressons a celle que nous
regardons comme une eréature et comme un étre purement
humain. Mais dans le « Rex tremende majestatis, qui salvandos
salvas gratis, salva me Fons pletatis, » le « Ne me perdas illi
die , » le « Juste judex ultionis , donum fac remissionis, » le
«Oro supplex et acclinis, cor contritum quasi cinis, » le « Pie
Jesu Domine, dona eis requiem, »nous entendons la voix de la
eréature qui s'éléve avee espoir et avee amour, quoiquavec une
erainte profonde, vers son Créateur, son Bienfaiteur infini et
son Juge. Ou bien encore, quelle différence de langage dans
T'office du Bréviaire pour la féte de la Penteedte ou de la sainte
Trinité et eelui du jour de 'Assomption! Quel langage inef-
fable , majestueux, solennel et aimant dans le « Veni Creator



— 456 —

Spiritus, » le « Altissimi donum Dei, fons vivus, ignis, caritas, »
le « Vera et una Trinitas, una et summa Deitas, sancta et una
Deitas , » le « Spes nostra, salus nostra, honor noster, O beata
Trinitas, » le « Charitas Pater, gratia Filius, communicatio
Spiritus Sanctus, O beata Trinitas! » « Libera nos , salva nos,
vivifica nos, O beata Trinitas!» Au contraire, dans V'office de
I’Assomption, quelle douceur! combien il exprime de sympa-
thie, daffection! quelle émotion, quelle animation dans le
« Virgo prudentissima, quo progredieris, quasi aurora valdé
rutilans? Filia Sion ,‘ tota formosa, et suavis es, pulchra ut
luna, electa ut sol,» le « Sicut dies verni circumdabant eam
flores rosarum et tilia convallium, »le « Maria Virgo assumpta est
ad e@thereum thalamum in quo Rex requim stellato sedet solio , »
et le « Gaudent angeli, laudantes benedicunt Dominum! »
Quelle affection dans ces paroles de I'antienne : « Ad te cla-
mamus exules filit Eve, ad te suspiramus gementes et flentes
in hac lacrymarum valle ! » dansle « Eia ergo, advocata nostra,
illos tuos misericordes oculos ad nos converte , » et le « O cle-
mens, 0 pia, 6 dulcis Virgo Maria! » ou dans I'hymne : « Ave
Maxis stella , Dei Mater alma, » et le « Virgo singularis, inter
omnes mitis , nos culpis solutos , mites fac et castos! »

En vain on objecterait que, dans ce contraste d’exercices de
dévotions, I'humanité, & cause de l'infirmité de sa nature, se
substituera 4 la Divinité; car, je le répéte, il s'agit d’une ques-
tion de fait, il s'agit de savoir’si la chose s'est ainsi passée. On
doit rechercher ensuite si la dévotion protestante envers Notre
Seigneur a eu récllement le caractére dun culte, et n'a pas
ressemblé plutot au respect que nous avons pour un simple
mortel qui se montre homme excellent, ¢’est-a-dire, si les pro-
testants ont eu pour Notre Seigneur une dévotion qui s'éléve
au-dessus de celle dont les catholiques honorent la sainte
Vierge, avee cette différence, toutefois, qu'ils lui rendent un
culte familier, grossier et terrestre. Des esprits charnels se
eréeront toujours un culte charnel , et leur interdire d’honorer
les saints ne tendra pas & leur faire connaitre le culte de Dieu.

De plus, il est trés-important d’observer que quelque grande



— M

et constante que soit la dévotion des catholiques envers la sainte
Vierge, ellea une sphére spéeiale, et un rapport bien plus grand
avee les offices publics, les fétes du Christianisme, et certaines
fonctions extraordinaires qu'elle remplit, quavee ce qui est
dans la religion strictement personnel et élémentaire. Deux
exemples, choisis entre plusieurs autres, serviront & éclairer
ce point (1).

(1) Les Exercices spirituels de saint Ignace sont au nombre
des méthodes de dévotion les plus approuvées dans I'Eglise
catholique moderne. Ce petit livre est I'ceuvre de I'un de ses
saints les plus célébres, etil a été recommandé par des papes et
par les maitres les plus éminents de la vie spirituelle. Une bulle
de Paul III « approuve, loue et sanctionne tout ce qui y est
contenu ; le méme pape, ainsi qu'Alexandre VII et Benoit XIV,
a accordé des indulgences a ceux qui pratiquent ces Exercices.
Saint Charles Borrom¢e a déclaré qu'il avait plus appris dans
ce livre que dans tous les autres. Saint Francois de Sales I'ap-
pelle « une sainte méthode de se réformer. » Cest un modéle
qui serta diriger toutes les dévotions extraordinaires des hommes
ou des corps religicux, aussi bien que le cours des missions.
S'il existe un document qui fasse connaitre avec autorité la com-
munion intime des membres de I'Eglise catholique moderne
avee leur Dieu et Sauveur, c'est certainement cet ouvrage.

Dans ses Exercices spirituels, saint Ignace se propose d’éloi-
gner tous les obstacles qui s'opposent & ce que I'ame recoive les
dons de Dieu et en profite. Il essaie d'arriver & cette fin de trois
maniéres : en ¢loignant tous les objets de ee monde, et en
conduisant, en quelque sorte, I'ime « dans la solitude ou Dieu
peut lui parler au eceur ; » secondement en mettant sous les yeux
de 'homme sa fin derniére, ses déviations de cette fin, la beauté
de la sainteté, et 'exemple de Jésus-Christ; enfin, en lui don-
nant des régles pour se corriger. Ces Exercices consistent dans

(1) Je pourrais invoquer aussi I'Imitation de Jésus-Christ, I'Introduction d la
Vie dévote, le Combat spirituel, I’ Anima devota, le Paradisus Anime, le Regula
Cleri, le Jardin de I’ Ame, e Journal des Méditations, etc., etc.

Bisriotn. mst. 6° axyiE. [ ouvr. 39



— 438 —

une suite de pricres, de méditations, d'examens particuliers, et
autres chosessemblables, qui, en somme, durent trente jours. Ils
sont divisés en trois degrés : la voie purgative, ot le péché est le
prineipal sujet d’'examen; la voie illuminative, qui est consacrée
a contempler la passion de Notre Seigneur et 4 déterminer
notre vocation; enfin la voie unitive, olt nous nous élevons a
contempler la Résurrection et I'Ascension de Notre Seigneur.

Il w'est pas néeessaire d’en dire davantage avant d’en venir &
la remarque a l'oceasion de laquelle j'ai parlé de ces Exercices,
& savoir, que dans un ouvrage revétu d'une si haute sanction,
recu si universellement, et reposant d’'une maniére si intime sur
les points les plus sacrés de la religion individuelle, il est & peine
parlé de la dévotion a la bienheureuse Vierge, mére de Dieu.
Il est fait d’'abord mention d’elle dans la régle donnée pour la
premiére préparation, dans laquelle la personne qui médite est
invitée & s représenter une église, ou un autre endroit dans
lequel se trouve Jésus-Christ, la sainte Vierge, ou un autre
objet qui porte a la méditation. 1l en est de nouveau question
dans le troisiéme exercice, oi l'une des trois invocations est
adressée & Notre-Dame, mére de Jésus-Christ, pour réclamer
instamment «son intereession auprés de son Fils; » puis 'on doit
réeiter 'Ave Maria. Au commencement de la seconde semaine,
se trouve une formule pour nous offrir a Dieu en la présence
de «son infinie bonté, » et ayant pour témoins « Marie, sa glo-
rieuse Vierge mére, ct toute l'armée céleste. » A la fin de la
méditation sur la mission de 'ange Gabriel & la sainte Vierge,
est une priére i chaque personne divine, « au Verbe incarné et
A sa mére. » Dans la méditation sur les Deux Etendards, se
trouve une pricre prescrite pour s'adresser 4 la sainte Vierge,
afin d’obtenir par son canal les graces de son Fils; aprés quoi il
est dit de réeiter 'dve Maria. L'exercice preserit au commen-
cement de la troisicme semaine , est une priére & Jésus-Christ,
ou trois, si la dévotion y porte : une a la Mére, une au Fils, et
une au Pére. Dans la description des trois différentes maniéres
de prier, il est dit que si nous voulons imiter la sainte Vicrge,
nous devons nous recommander nous-mémes a elle, comme a



— 459 —

celle qui est toute puissante auprés de son fils ; et il est preserit
de réciter 'dve Maria, le Salve Regina, et autres formules,
comme cela est usité aprés toutes les priéres. Voila & peu prés
toute la dévotion s'il est permis de l'appeler ainsi, qui est recom-
mandée envers la sainte Vierge , dans le cours d’environ cent
cinquante méditations qui roulent principalement sur les événe-
ments de la vie terrestre de Notre Seigneur, tels que I'Ecriture
nous les rapporte. Il parait done, quelle que soit I'influence
des doctrines qui se rattachent, dans I'Eglise catholique, a la
sainte Vierge et aux saints, que du moins ccs doctrines n’em-
péchent pas ou n'obscurcissent pas le libre exercice ct I'entiére
manifestation des sentiments de dévotion envers Dieu et envers
Jésus-Christ.

(2) L’autre exemple que je veux citer pour mettre ce point
en lumiére est d'un autre genre, mais il convient d'en fire
mention. J'ai en ma possession environ quarante petits livres
qui sont en circulation parmi les laics de Rome, et qui répondent
aux petites publications que répand parmi nous la Société des
Connaissances Chrétiennes. Ils ont été pris pour ainsi dire au
hasard parmi un grand nombre d’'ouvrages de ce genre, et ils
sont de différentes longueurs. Quelques-uns ont de deux &
trois cents pages; d’autres en ont & peine une douzaine. On
peut les diviser en quatre catégories : — Un tiers de ces livres
s'occupe de pratiques picuses; un autre tiers traite de I'Incar-
nation et de la Passion. Quant aux autres, ils parlent pour la
plupart de Ja sainte Vierge; quelques-uns cependant traitent
des sacrements et surtout de la sainte Eucharistie. Il y en a en
outre deux ou trois pour I'usage des missions.

Ceux de la premicre classe roulent sur les sujets suivants: «La
Consolazione degl’ Infermi;» « Pensieri di una donna sul vestire
moderno;» « L’ Inferno Aperto;» «Il Purgatorio Apertos» « Mas-
sime elerne de saint Alphonse de Liguori. » Autres Maximes
de saint Francois de Sales pour chaque jour de l'année; « Prac-
tica per ben confessarsi e communicarsi, » et autres semblables.
Voici les titres de ceux de la seconde classe : «Gesu dalla Croce
al cuore del peccatore; » « Novena dell SS. Natale di G. C.;»



— 460 —

« Associazione pel culto perpetuo del divin cuore ; » « Compendio
della Passione. » Dans la troisiéme catégorie sont « Il Mese
Eucaristico, » et quelques autres.

Ceslivres, ainsi que lindiquent méme les titres de quelques-uns
d'entre eux, se composent en grande partie de méditations; tels
sont le« Breve e pie Meditazioni»du P. Crasset; les « Medita-
zioni per ciascun giorno del mese sulla Passione; » les « Medila-
zioni per Uora Eucaristica. » On peut dire généralement de
tous ces livres, qu'ils font & peine mention de la sainte Vierge
dans le corps des méditations. Par exemple, le nom de la sainte
Vierge n’est pas cité une seule fois dans les méditations sur la
Passion, livre destiné & ¢tre distribué, et qui contient deux cent
soixante-dix-sept pages. Dans les priéres pour la messe, qui se
trouvent a la fin de ces livres, on parle ainsi de la sainte Vierge :
«Je prie la sainte Vierge, les anges, les apotres et tous les saints
du ciel, d'intercéder, » ete. Dans la préparation au saerement
de Pénitence, on s'adresse 4 elle une seule fois, aprés Notre Sei-
gneur, comme au refuge des pécheurs, en méme temps que
T'on invoque les saints et I'ange gardien; et & la fin de Pexefeice,
se trouve une priére semblable de quatre lignes pour demander
I'intercession de la sainte Vierge, des anges et des saints du
ciel. L'exercice pour la communion parle des mérites des saints,
et surtout de ecux de la sainte Vierge, dans unepriére a Notre
Seigneur, «mon unique bien, mon bien infini, mon trésor, ma
vie, mon paradis, mon tout.» A la fin il est aussi question delle
avec les anges et les saints.

Dans un recueil de Cantiques spirituels i I'usage des missions,
sur trente-six cantiques, nous en avons onze adressés a la sainte
Vierge, ou qui ont rapport & elle, et parmi eux se trouvent la
traduction de I'Ave maris Stella, du Stabat Mater, et du Salve
Regina; I'un d’eux roule sur «Ja confiance du pécheur en Marie.»
Cependant cing de ces eantiques, composés sur le repentir, s'oc-
cupent entiérement de Notre Seigneur et du péehé, sauf que
deux d’entre eux ont 4 la fin une priére & la sainte Vierge. Sept
autres qui parlent du péché, du erucifiement et des Quatre Fins
Derniéres, ne renferment pas le nom de la sainte Vierge.



— 461 —

Au manuel pour I'Adoration perpétuelle du Divin Ceeur de
Jésus, on a ajouté un chapitre sur I'Tmmaculée Coneeption.

Le plus important de la premiére eatégorie est le livre Fran-
cais Penses-y bien, qui semble un livre favori, puisqu'on en a
fait deux traductions, dont I'une est 4 sa quinziéme édition; on
distribue ce livre dans les missions. Dans les réflexions de cet
ouvrage, il est & peine dit un mot de la sainte Vierge. A la fin
se trouve unc méthode pour réciter la couronne des sept dou-
leurs de la vierge Marie; elle contient sept priéres adressés a la
sainte Vierge, ainsi que le Stabat Mater.

L'un des livres les plus longs de cette collection, renferme
principalement des méditations sur la sainte Communion, sous
le titre de « Mois Eucharistique, » comme nous l'avons déja
indiqué. Dans ees « Préparations, » « Aspirations, » ete., il n’est
qu'une seule fois question de la sainte Vierge, et cela, dans une
priére adressée & Notre Seigneur. « O le plus tendre des fréres,»
y est-il dit par allusion au Cantique des Cantiques, « vous qui
vous étant fait homme pour mon salut, avez sucé le lait du sein
virginal de celle qui est ma mére par la grace, » etc. Dans une
courte Instruction donnée aux enfants sur leur premié¢re Com-
munion, se trouvent les questions et les réponses suivantes :
« Est-ce Notre-Dame qui est dans T'hostie? Non. Sont-ce les
Anges et les Saints? Non. Pourquoi non? Parce qu’il ne leur
appartient pas d'y étre. »

Parmi les livres de la quatriéme catégorie, qui se rapportent
a la sainte Vierge, tels que « Esercizio ad onore dell’ adolorato
cuore di Maria,» « Novena di preparazione alla festa dell’ A ssun-
zione,» « Li Quindici Misteri del santo Rosario, »le livre prin-
cipal est un ouvrage remarquable du Pére Segneri, intitulé « IT
divoto di Maria, » qui demande une attention particuliére. Je
suis loin par ces observations de vouloir nier le haut rang que
la sainte Vierge occupe dans la dévotion des catholiques; je
veux seulement mettre en évidence que cette dévotion ne
trouble pas le rapport incommunicable et auguste qui existe
entre le Créateur et la eréature. De méme que les exemples
suivants montrent, &4 en juger par eux, que ce rapport est'



5 G

conservé inviolable par des honneurs tels que ceux rendus a ls
sainte Vierge, ainsi ce traité jettera de la lumiére sur la balance
i laide de laquelle on conserve la distinetion entre le culte de
Dieu et honneur d'une créature ¢levée; et eela d'une manicre
tout & fait conforme aux remarques faites dans la Seetion pré-
cédente.

Cet ouvrage de Segneri est écrit contre les personnes qui
continuent & vivre dans le péehé, sous prétexte de leur dévotion
envers la sainte Vierge, ‘et, dans son cours, l'auteur est amené
a développer I'idée qu'ont delle les bons catholiques. Cette idée
consiste & regarder la sainte Vierge comme étant absolument la
premiére des créatures. Ainsi le traité dit, que « Dieu aurait
aisément pu faire un ciel plus éclatant de beauté, une terre plus
verdoyante, mais qu'il ne lui était pas possible d’élever plus une
mére que la sainte Vierge Marie; et que par sa formation, il a
¢té conféré a de simples eréatures, toute la gloire qu'elles
peuvent recevoir, en demeurant simples eréatures, » p. 34. Ce
livre ajoute que Marie, réunissant en elle toutes les perfections
créées, posséde tous les attributs que les Ariens et les autres
hérétiques accordaient & Notre Seigneur, ainsi qu'on I'a re-
marqué plus haut, et que I'Eglise lui refusait, comme étant
infiniment au-dessous de sa supréme majesté. Ainsi elle est
« I'idée créée au commeneement du monde, » p. 20, lidée
« qui, étant une copie de lidée incarnée plus fidéle que tout
ce qu'on aurait pu trouver ailleurs, fut employée comme le
type du reste de la création, » p. 21. Clest a elle que sont
appliquées les paroles « Ego primogenita prodivi ex ore Altis-
simi, » paree que, dans la Pensée éternelle, elle fut prédestinée
en méme temps que Dieu arréta I'Incarnation de son divin Fils.
Mais & lui seul est réservé le titre de Sagesse Incarnée, p. 25.
En outre, si Jésus-Christ est le premier né par nature, la sainte
Vierge I'est dans un ordre moins élevé, celui de 'adoption. De
plus, si on lui attribue la toute-puissance, ¢’est une toute-puis-
sanee de participation (de méme qu'elle et tous les saints ont
une filiation, une divinité, une gloire, une sainteté, et un culte
e participation), ce qui est expliqué par ces paroles : « Quod
Deus imperio, tu prece, Virgo, potes. »



— 465 —

En outre, on assigne  la sainte Vierge une fonction parti-
culi¢re, c’est-2-dire particuliére sculement par rapport 4 tous
les autres saints; mais cette fonction est distinguée, avec la
précision la plus grande de celle qui est attribuée 2 Notre
Seigneur. Ainsi, on dit qu’elle a été établie « I'arbitre de tous
les effets qui proviennent de la miséricorde de Dieu. » Parce
qu'elle est la Mére de Dieu, on dit que le salut du genre humain
est accordé & ses priéres « de congruo, mais il nest di de
condigno qu’au sang du Rédempteur, » p. 113. « Le mérite
est attribué & Jésus-Christ, et la priére & la sainte Vierge, »
p. 162. En un mot, toute cette doctrine peut étre résumée
dans cette phrase : « Unica spes mea Jesus, et post Jesum virgo
Maria. Amen. »

Enfin, on assigne & la sainte Vierge un culte spécial; mais on
en donne pour raison la dignité transcendante de son Fils. « Il
est dii & la sainte Vierge un culte particulier plus grand, sans
comparaison , que celui qui est rendu & un autre saint, parce
que sa dignité rentre dans un autre ordre, un ordre qui appar-
tient, en quelque sorte, & I'Union hypostatique elle-méme, et
qui se rattache néeessairement & Lui, » p. 41. Il est dit ailleurs,
« la qualité de Mére de Dieu est la source de tous les honneurs
extraordinaires qui sont dus & la sainte Vierge, » p. 35.

11 est digne de remarque que le monsira te esse Matrem est
expliqué a la page 158, comme signifiant « montrez que vous
¢étes notre Mére, » interprétation que je pense avoir trouvée
ailleurs dans ces traités; je l'ai rencontrée aussi dans un livre
dont on se sert communément dans les maisons religieuses.
appelé le « Journal des Méditations, » et autre part encore.

Nous avons donc raison d’attendre des preuves plus précises,
avant de dire que le culte de la sainte Vierge obscurcit la gloire
de son divin Fils. Ce que uous avons dit peut done suffire pour
établir la sixitme marque de fidélité dans le développement
d'une idée telle qu'elle est appliquée dans le systéme catholique.



— 464 —
SECTION 1II

APPLICATION DE LA SEPTIEME MARQUE DE FIDELITE DANS UN
DEVELOPPEMENT.

Nous sommes enfin arrivés a la septiéme et derniére marque
de fidélité, posée au commencement de cet Essai, pour distin-
guer le vrai développement d'une idée de ses corruptions et de
ses perversions. Une corruption est de courte durée, elle s'use
promptement et aboutit & la mort. Cette loi générale nous
donne un nouvel auxiliaire pour déterminer le caractére des
développements du Christianisme communément appelés ca-
tholiques.

Quand nous considérons la succession de siéeles que le
systeme catholique a traversés, la sévérité des épreuves qu'il a
subies, les changements soudains et prodigicux qui au dedans
ct au dehors lui sont arrivés, I'incessante activité d’esprit et les
dons intellectuels de ses défenseurs, I'enthousiasme qu'il a
allumé, la fureur des controverses qui se sont engagées parmi
ses adeptes, la violence des attaques dont il a été l'objet, la
responsabilité toujours croissante quia pesé sur lui par le déve-
loppement continu de ses dogmes, il est impossible, quand
nous considérons ces choses, dis-je, que le syst¢me catholique
n'elit pas é¢ mis en piéces et ne se fut pas perdu, s'il n’était
qu'une corruption du Christianisme. Cependant, il est encore
vivant s'il existe dans le monde une religion ou une philosophie
qui ait de la vie. Vigourcux, énergique, persuasif, progressif,
vires acquirit eundoj; il croit et son développement n'a rien
d'exeessif; il se répand au dehors sans ¢étre affaibli; il produit
sans cesse, reste toujours conséquent avee lui-méme. On peut
trouver des eorruptions qui sommeillent, qui sont dans un état
de suspension, et on les appelle ordinairement des décadences.
Ce n’est pas ce qui arrive avee le Catholicisme ; il ne dort pas;
il n'est pas stationnaire méme maintenant. Si ses longues suites
de développements étaient des corruptions, il présenterait un



— 465 —

exemple d'errcur soutenue, si nouveau, dont on se rendrait si
difficilement compte, si surnaturel, que ee serait presque un
miracle, et que ce fait rivaliserait avec les manifestations de la
puissance divine qui constituent I'évidence du Christianisme.
Nous contemplons quelquefois avec surprise et avee crainte le
degré de souffrance et de désordre que I'organisation humaine
peut subir sans succomber; a la fin eependant arrive la mort.
Les fiévres ont leurs crises fatales ou favorables; mais eette cor-
ruption d'un millier d’années, si corruption il y a, n’a cessé de
se rapprocher de la mort sans jamais l'atteindre, et elle a été
fortifiée au licu d’étre affaiblie par ses exeés.

Ainsi, par exemple, quand 'Empire romain fut converti au
catholicisme,, il est bien clair que les multitudes entrérent dans
I'Eglise par des motifs qui n’étaient que partiellement religieux,
en conservant avee elles des habitudes et des opinions infectées
par les faux cultes quelles avaient ouvertement abandonnés.
L’histoire nous montre quelle sollicitude et quels efforts ont du
faire ceux qui gouvernaient I'Eglise pour éloigner le paganisme
de son sein. On doit ajouter a cette tendance, le hasard qui
présidait au développement du rituel catholique, aux honneurs
publiquement rendus aux saints et aux martyrs, a la vénéra-
tion positive de leurs reliques, aux usages et pratiques qui sui-
virent. Qu’est-ce qui devait prévenir la formation d'une sorte
de panthéisme perfectionné et empécher le renversement du
prineipe dogmatique pari passu i mesure que se multipliaient
les intercesseurs et les patrons eélestes? Si ce qu'on reproche
au catholicisme , comme « le culte des saints, » ressemblait au
polythéisme qu’il a supplanté, ou était une eorruption, com-
ment le principe Dogmatique eut-il survéeu? Le principe
Dogmatique est la profession dune religion dans sa propre
réalité en tant que mise en contraste avee d'autres systémes;
mais les adeptes du polythéisme sont libéraux , et eroient quune
religion est aussi bonne qu'une autre. Le syst¢me théologique
s'est eependant développé et fortifi¢ aussi bien que la régle mo-
nastique durant tout le temps ot le rituel sassimilait, comme
le disent les protestants, au paganisme des si¢eles antérieurs.



— 466 —

Le développement de la théologic dogmatique qui avait lieu
alors n'était pas un travail silencieux et spontané. 1l s'opérait et
se poursuivait au milicu des plus violentes controverses et des
plus terribles dangers. La foi catholique fut plaeée dans une
sueeession de périls, et balaneée comme un navire battu par la
tempéte. De vastes parties de la chrétienté sont tombées I'une
aprés Fautre dans I'hérésie ou le sehisme ; les principales églises
et les écoles qui avaient le plus d'autorité ont enscigné de temps
en temps des erreurs graves. Trois papes, Libére, Vigile et
Honoré ont laissé & la postérité le fardeau de leur défense ; mais
ces désordres n'étaient pas des interruptions dans la marche
soutenue et ferme de la science sacrée, qui passait de la foi
implicite & son énonciation formelle. La séric des décisions
ecclésiastiques, par lesquelles se manifestaient de temips en
temps ses développements, penchaient tantot d'un eoté du
dogme théologique qui était spécialement en question, et tantot
de l'autre, comme si la vérité cut été faconnée par des coups
donnés en sens contraires. La controverse commenca avec
Apollinaire qui confondit ou nia les Deux Natures en Jésus-
Christ, et fut condamné par le pape Damase. Une réaction
suivit, et Théodore de Mopsueste s’aventura & enseigner la doc-
trine des Deux Personnes. La controverse changea encore sa
direction, aprés que Nestorius eut appelé Pattention publique
sur cctte hérésie, et eneouru en conséquence I'anathéme du
troisitme ecuménique ; car Eutychés parut, soutint qu'il n'y
avait qu'une nature, et fut condamné par Ie concile de Chaleé-
doine. Quelque chose était encore néeessaire eependant pour
renverser la doetrine nestorienne des Deux Personnes, et le
cinquiéme concile se prononca formellement eontre les éerits
de Théodore et de son parti. Vint ensuite I'hérésic monothélite
qui était en rivalité avee Ihérésie d’Eutyehés ou des Monophy-
sites, et qui fut condamnée par le sixiéme concile. Enfin, le
Nestorianisme fit une nouvelle apparition dans les Adopticns
d'Espagne,, et donna licu & la réunion du concile de Franefort.
Le moindre faux pas eiit jeté toute la théorie de Ja doetrine dans
une confusion inextricable; mais tout se passait comme si une

i
|



— 4067 —

intelligence perspicace, pour parler humainement , cit du
commencement a la fin dirigé toute la discussion théologique.
Que I'Eglise , dans une longue suite de siéeles, et en dépit de
I'égarement, sur des points de détail , des Péres et des savants
les plus éminents, ait ainsi produit la seule et unique théorie
conséquente que I'on puisse adopter sur le point de doctrine en
discussion , cela montre combien la perception qu'elle avait de
ectte doetrine était claire, simple et exacte; mais cela prouve
plus encore. N'est-il pas tout & fait incroyable quavee cette
profonde intelligence d’un si grand mystére , en tant que I'in-
telligence humaine peut le connaitre, elle fut tombée au méme
moment dans les plus grossi¢res erreurs en fait de eulte reli-
gieux, et quelle eut caché derriere une nuée didoles le Dieu
et médiateur dont elle contemplait I'incarnation avee une intel-
ligenee si nette?

L'intégrité des développements catholiques est encore plus
évidente quand on les met en contraste avec l'histoire desautres
systémes de doctrines. Les philosophies et les religions du
monde ont chacune véeu leur temps, et se sont succédé. Elles
se supplantent successivement, et sont supplantées a leur tour.
Notre religion catholique seule continue & subsister; elle seule
a toujours été au-dessus des circonstances imprévues, eta pu
faire ee que les autres systémes ont été impuissants & réaliser.

Si elle était un mensonge ou une corruption comme les sys-
témes humains, elle serait faible comme eux, tandis quan
contraire elle est capable de leur communiquer une force qu’ils
n'ont pas; elle s'en scrt pour ses desseins, et les place sur son
propre terrain. L’Eglise peut tirer le bien du mal, ou du moins
elle est & I'abri des atteintes de ce dernier. Elle hérite de la pro-
messe faite aux disciples de Jésus-Christ qu'ils prendraient des
serpents avee la main, et que s’ils buvaient quelque ehose pou-
vant eauser la mort , ils n’en éprouveraient aucun mal. Quand
le serpent s'est attaché a elle, ceux qui lui étaient étrangers
attendaient avee curiosité ou malice qu'elle se corrompit et
mourut subitement, mais elle a secoué I'animal venimeux, I'a
jeté au feu et n'a éprouvé ancun mal.



— 468 —

Eusébe, dans un passage de son histoire, nous a exposé cet
attribut du catholicisme. « Ces tentatives, dit-il en parlant des
actes de ses ennemis, ne leur furent pas longtemps utiles, la
Vérité se consolidant toujours davantage, et brillant d'un plus
vif éclat a mesure que le temps avancait. Car tandis que les stra-
tagémes de ses ennemis étaient subitement détruits, renversés
par leur impétuosité méme, — & mesure que les hérésies ve-
naient 'une aprés lautre offrir leur propre nouveauté, leurs
premiers éléments se dissolvaient sans cesse et se perdaient
sous des formes variées et nombreuses, — I'éclat de l'l:lglisc
catholique et seule vraie ne cessait d’augmenter et de s'étendre ,
et cependant toujours dans les mémes choses et de la méme
maniére, répandant avee majesté, simplicité, noblesse, so-
briété, pureté, les rayons de la politique et de la philosophie
divines sur toute la race des Grees et des barbares. Ainsi les
calomnies contre toute notre eroyance s'¢vanouissaient avee le
jour qui les voyait naitre, et notre discipline seule a continué,
souveraine parmi toutes les disciplines, reconnue comme su-
périeure sous le rapport de I'excellence, de la retenue, des
doctrines divines et philosophiques; de sorte que personne au-
jourd’hui n'ose adresser a notre foi de grossiers reproches, ni
aucune calomnie comme nos ennemis avaient autrefois la cou-
tume de lui en adresser (1). »

Le Psalmiste dit : « Nous avons passé a travers le feu et
I'eau, » et il nest pas possible d'imaginer des épreuves plus ter-
ribles et plus variées que celles dont le catholicisme est sorti
sans atteintes, comme de la mer Rouge ou de la fournaise de
Babylone. Nous avons eu d’abord les eruclles persécutions de
I'empire paien dans les premiers siécles ; puis sa conversion
subite, la liberté du culte chrétien, le développement du culte
des saints, et Vintroduction de la vie monastique dans le sys-
téme ecclésiastique. Arriva ensuite Iirruption des Barbares, et
I'occupation de 1'Orbis terrarum , d'abord par ceux qui venaient
du Nord, puis par les Sarrasins du Midi. Pendant ee temps,

(1) Euseb., Hist., 1v, 7.



— 469 —

la controverse inquiéte et engourdie sur I'Incarnation était atta-
chée comme une plaie terrible sur la foi de lhglme Vint en-
suite I'époque de profondes téncbres qui fut suivie par deux
grandes luttes : I'une contre la puissance matérielle du monde,
Iautre contre son intelligence, luttes qui aboutirent & la monar-
chie ecclésiastique et a la théologie scolastique. Enfin arriva le
grand changement qui suivit les controverses du seiziéme
siécle. Concoit-on que quelqu'une des hérésies dont T'histoire
ecclésiastique abonde, cut supporté la centiéme partie de ces
épreuves, ct en fut sortie en restant ce qu'elle était auparavant
comme I'a fait le catholicisme ? Est-ce qu'unc théologie comme
I'Arianisme eut pu résister a la lutte scolastique? Est-ce que le
Montanisme etit pu posséder le monde sans arriver a une crise
et succomber? Est-ce que la sottise du systéme manichéen,
comme religion, eit manqué d'étre signalée, s'il avait été mis
en conflit avee les Barbares de 'Empire ou le systéme féodal?
Un contraste semblable se montre dans les effets et le sort de
certains principes ou usages influents qui ont ¢été introduits
dans le systéme catholique, et que l'on voit aussi & I'eeuvre
hors de son sein. Quand un systéme est réellement corrompu,
les réactifs puissants quon lui applique ne font que développer
cette corruption, et le conduire plus promptement & sa fin.
Ils le stimulent d'une maniére surnaturelle; il donne alors toute
sa force, et meurt dans quelque action d’éelat. L’histoire du
catholicisme a ¢té bien différente quand il s’est abandonné 4 de
si redoutables influences. Il a supporté et il peut supporter des
principes ou des doctrines qui dans d'autres systémes religieux
auraient promptement dégénéré en fanatisme ou en impiété.
Clest ce que 'on montrerait trés au long par Thistoire de la
philosophie d’Aristote, au sein ou en dehors de I'Eglise, par
celle de l'institution monastique ou encore par celle du mysti-
cisme. Je ne dis pas quil n'y ait eu d'abord un conflit entre
ces €léments puissants et désordonnés et le systéme divin dans
lequel ils étaient introduits; mais seulement que la lutte finit
par la vietoire du cathollcwmc. La théologie de saint Thomas,

BisLioru. mst. 6° ANnte. [ ovvn. 40



— 470 —

je pourrais dire de ['Eglise de son époque, est appuyée sur cette
meme philosophic d’Aristote, que les premiers Péres dénoneent
comme la source de toute inerédulité , et en particulier des
liérésies Arienne et Monophysite. Les exereices d'aseétisme qui
sont si gracieux dans saint Antoine, si touchants dans saint
Basile, si imposants dans saint (Germain, ne deviennent quune
triste et sombre superstition , méme chez les personnes les plus
picuses qui sont retranchées de la eommunion catholique.
Tandis que la dévotion mystique est dans FEglise la dévotion
la plus élevée, et que la contemplation a éé la faveur accordée
aux saints les plus particuliérement favorisés, nous n‘avons pas
hesoin de fouiller bien profondément dans T'histoire des sectes
modernes pour trouver la preuve des exe¢s de conduite ct des
erreurs de doctrines ot sont tombés les mystiques, qui se sont
vantés de posséder la vérité réformée, et qui ont rejeté ce qu'ils
ont appelé les corruptions du eatholicisme.

Il est vrai qu'a la suite de laction exereée par des causes
extérieures et intérieures, I'Eglise a é1é jetée dans un état voisin
de la défaillance; mais ses puissantes réactions, lorsque le
monde semblait triompher d’elle, sont une nouvelle preuve de
I'absenee de corruption dans le systeme de doctrine et de
culte, qui est le résultat de son développement. Si la eorrup-
tion est une désorganisation & son principe , un retour absolu et
soudain & un pareil état, aprés un temps de suspension, est
eneore moins concevable que le simple soutien de son existence.
Cest ce qui est arrive avee les réactions dont je parle. Aprés de
rudes efforts, les hommes sont épuisés et tombent endormis ;
ils se réveillent tels qu'ils étaient auparavant, rafraichis par la
suspension temporaire de leur activité : tel a été Fassoupisse-
ment, tel a ¢1é le réveil de PEglise. Elle se repose dans sa course
et suspend presque ses fonetions; elle se releve ensuite et rede-
vient de nouveau clle-méme; tout est a sa place, et prét a
I'action. La doctrine est ou elle ¢était; il en est ainsi de ses pra-
tiques, de sa préséance, de ses prineipes et de sa politique. S'il
survient des changements, ee ne sont que des consolidations et
des ajustements. Tout est préeis et sans équivoque, tout offre



— 471 —

une identité qui ne permet pas la contestation. Une des accusa-
tions les plus populaires dirigées dans cc temps-ci contre I'Eglise
de Rome consiste & dire qu'elle est « incorrigible; » daprés
saint Athanase ou saint Léon, elle ne peut changer; si nous en
croyons les controversistes ou les alarmistes de I'époque . elle
ne! ehangera famaig S 2 R e SR TR

Telles étaient touchant la « Sainte Vision de la Paix » les
pensées d'un homme dont l'incessante priére avait été que le
Dieu des miséricordes ne dédaignat pas Fouvrage de ses mains,
et ne I'abandonnat pas & lui-méme; et cela lorsque sa vue ¢tait
encore obscurcie, son ceeur appesanti, et qu'il ne pouvait aveir
recours qu'a la lumiére de la Raison dans les choses de la foi.
Maintenant, cher lecteur, songez que le temps est court et que
I'éternité est longue. Ne repoussez pas loin de vous ce que vous
avez lu dans ce livre; ne regardez pas ce volume comme un
simple travail se rattachant a la controverse actuelle ; ne le
fermez pas avee l'intention de le réfuter ; ne vous trompez pas
en vous imaginant que c'est le produit du désappointement, du
dégout, de linquiétude , de la susceptibilité, d'une sensibilité
mal placée ou de toute autre faiblesse. Ne vous eroyez pas en
stireté au sein des associations formées dans des années passées;
ne déeidez pas que la vérité est 1a ot vous désirez la voir, et ne
vous faites pas une idole des prévisions que vous chérissez. Le
temps est court, I'éternité est longue.

NUNC DIMITTIS SERVUM TUUM, DOMINE ,
SECUNDUM VERBUM TUUM IN PACE
QUIA VIDERUNT OCULI MEI SALUTARE TUUM.



i o Qm,‘_ ;
25t e A I,

' T T Ri At TIh AT RS G af = v

N BTG

ATE

15 Wiy )
i o ey
L L e T E A e
A -
) el
oYy

o SVTEMOIE o IR 1S

' . ANe) el
s O 005 B = 1005

I

ARARLL

2R



TABLE DES MATIERES.

- —

Avant-propos du Traducteur.
Avertissement de 'Auteur.

JTotroduction.
CHAPITRE 1.
DU DEVELOPPEMENT DES IDEES.
Section I. — Du procede de développement des idées.
II. — Des différentes sortes de développement dans les
idées.
1. — De la corruption d'une idée.

§ 1. Marques distinctives entre un developpement
et une corruption.

§ 2. Premiére marque d'un vrai developpement :
Conservation de l'idée.

§ 3. Seconde marque : Continuité des principes.

§ %. Autres observations sur la seconde marque
d’un vrai développement.

§ 5. Troisitme marque : Puissance d’assimilation.

§ 6. Quatrieme marque : Anticipation.

§ 7. Cinquiéme marque : Suite logique.

§ 8. Sixitme marque : Additions conservatrices.

§ 9. Septiéme marque : Continuation chronique.

CHAPITRE II.

DU DEVELOPPEMENT DES IDEES CHRETIENNES CONSIDEREES

PRECEDEMMENT.

Section I. — De la probabilité des développements dans le Chris-

tianisme.

. — De la probabilité dans le Christianisme d'une auto-

rité qui développe.

57
7

Ibud.

78
80

83
91
9%
100
10%



Ay ) =
RN BT LY
. [Setpike; : 2

! Sl o %
ity ~.;;“{ o o sopan sl '-!u_'rp‘ul _‘.‘?ﬁ

ST

e 1 Vet o L=

=~ " x

il _:t.lf 7 PR R
: Ahah gty o7 <% o i ‘ !
H:‘i ..lhf:"'r‘-% s o iy Wl 5
._|; ] ek v ol e oy Laps dlomlrug oy :

T Ty §
iy g L, L
RNk oMt wii tigatie i 1 "' L

























.
T










